
 

1 

ACADEMIA DOMINICANA DE LA LENGUA 
CORRESPONDIENTE DE LA REAL ACADEMIA ESPAÑOLA 

Fundada el 12 de octubre de 1927 

“La Lengua es la Patria” 

 Santo Domingo, República Dominicana  

 

POR LAS AMENAS LIRAS 

Boletín digital no. 227, noviembre de 2025 

   Este boletín digital de la Academia Dominicana de la Lengua, de noviembre de 2025, 

presenta estudios lingüísticos y literarios, comentarios de textos, reseñas de las 

actividades, noticias de la Academia y cartas según se consignan a continuación: 

                

1. Bruno Rosario Candelier: El Logos sagrado de Karol Wojtyla …….…………..       2 

2. Gonzalo Celorio, Premio Cervantes 2025 ……………………………………..       9 

3. Bruno Rosario Candelier: Gonzalo Celorio, merecido galardón ………………      13 

4. Rafael Rodríguez-Ponga: Discurso de ingreso a la ADL …………………….....        17 

5. Leopoldo Minaya: La verídica historia de los Ascarazubi, de León David ……..      42   

6. Plinio Chahín: La poesía en las redes ……………………………………………       46 

7. Manuel Matos Moquete: El profesor Orlando Alba en Acento.com …………..       49 

8. Miguel Collado: Inicio de la historia literaria dominicana ……………………..       52 

9. Jeannette Miller: La escritura, la lectura y la esperanza ……………………….       62 

10.   Emilia Pereyra “Visitante distinguida de La Vega” ………………………….      65 

11.   Taller literario con Manuel Matos Moquete ………………………………….      66 

12.   Andrés Dauhajre Hijo: La apóstol de la lectura ……………………………….       69 

13.   Trabajos del español: María José Rincón, Rafael Peralta Romero, Ruth Ruiz y       

Fabio Guzmán Ariza …….………………………………………………………      72                        

14.   Noticias de la Academia: Comunicaciones de los académicos y amigos …........      87          

             

Academia Dominicana de la Lengua 

Calle Mercedes 204, Ciudad Colonial 

Santo Domingo, República Dominicana 

<acadom2003@hotmail.com>; <secretaria@academia.org.do> 

809-687-9197       

 

 

 

 

 

 

  

mailto:acadom2003@hotmail.com
mailto:secretaria@academia.org.do


 

2 

EL LOGOS SAGRADO DE KAROL WOJTYLA: 

DE LA PALABRA PRIMORDIAL A LA CONCIENCIA 

(https://academia.org.do/2020/11/28/el-logos-sagrado-de-karol-wojtyla-de-la-palabra-

primordial-a-la-conciencia/) / 3 de noviembre de 2020 

 

Por Bruno Rosario Candelier 

 

A 

 

Juan Carlos Vergara, 

cultor de la palabra que edifica. 

 

     Una traducción del académico y poeta Bogdan Piotrowski en honor al pontífice polaco 

en el centenario de su nacimiento  

     El papa Juan Pablo II, que vino al mundo con el nombre de Karol Wojtyla, es un 

agraciado poeta místico del siglo XX y un estudioso de la literatura sagrada que cultivó 

en varios géneros literarios, con especial predilección por la poesía, el teatro y el ensayo, 

con altos niveles de conceptuación y creatividad artística hasta hacer de su palabra un 

escritor consagrado y un ejemplo de sabiduría espiritual. Se doctoró en filosofía y letras, 

y su tesis doctoral versó sobre san Juan de la Cruz, con un estudio del pensamiento 

teológico y la visión mística y poética del santo carmelita español, creador de la lírica 

teopoética más hermosa y trascendente de las letras universales. 

     Natural de Wadovice, Polonia, Karol Wojtyla era un enamorado de la literatura y, en 

su condición de poeta contemplativo, cultivó la literatura mística como pensador y poeta 

con las implicaciones estéticas, simbólicas, teológicas y místicas que canalizaba como 

fuero y cauce de orientación intelectual y formación espiritual. 

     El doctor Bogdan Piotrowski, polaco radicado en Bogotá, donde estudió en el Instituto 

Caro y Cuervo, es un destacado crítico literario, catedrático de literatura, poeta, traductor 

y promotor cultural. Ejerce la docencia universitaria en la Universidad de la Sabana, y 

organiza coloquios y congresos internacionales de literatura. En su libro Mousiké: De la 

poética juvenil de Karol Wojtyla, poemario del Papa Juan Pablo II, nuestro académico de 

la lengua infiere la poética del mitrado polaco a partir de la poesía de su ilustre 

compatriota de quien afirma: “Asume en su plenitud el concepto de filiación divina” (1). 

    Ahora nos da a conocer Logos, una traducción del original polaco, poemario místico 

de Karol Wojtyla, publicado en 1939 en Cracovia, Polonia, obra que perfila y recrea la 

hondura sagrada de este inmenso poeta de las letras universales. Con un estilo de alto 

nivel expresivo, lenguaje culto y hondura mística, Bogdan Piotrowski logra una 

magnífica traducción del original polaco. 

     Karol Wojtyla, el prelado polaco que ocupó durante un cuarto de siglo el Trono de San 

Pedro en Roma y que protagonizó uno de los papados más fecundos y luminosos en la 

historia de la Iglesia Católica, vino al mundo dotado de la gracia divina, una inteligencia 

sutil y una sabiduría sagrada, que en su condición de teólogo y teopoeta, canalizó en su 

vida sacerdotal y en su obra literaria. Nació en la ciudad de Wadovice, Polonia, el 18 de 

mayo de 1920, y murió en la Ciudad del Vaticano el 2 de abril de 2005. 

https://academia.org.do/2020/11/28/el-logos-sagrado-de-karol-wojtyla-de-la-palabra-primordial-a-la-conciencia/
https://academia.org.do/2020/11/28/el-logos-sagrado-de-karol-wojtyla-de-la-palabra-primordial-a-la-conciencia/


 

3 

     Karol Wojtyla sintió desde muy joven no solo la vocación sacerdotal sino también la 

vocación creadora, y cultivó varios géneros literarios. En su juventud participaba en 

recitales poéticos, así como en la vida religiosa y cultural de su tierra natal. Tenía en alta 

estima su vocación literaria, que siempre compartió con su consagración sacerdotal, no 

solo en textos religiosos, sino también en obras de poesía y ficción. 

     En su condición de intelectual de alta estirpe, valoraba la palabra poética, la palabra 

filosófica y la palabra teológica por su dotación divina, que proclamaba con fervor 

religioso y convicción espiritual. 

     Ponderaba el amor y la inspiración como el aliento de la creación, como se aprecia 

en Mousiké, Tríptico Romano y en Logos, como muy bien ha valorado, traducido y 

comentado Bogdan Piotrowski. 

     En este nuevo poemario del mitrado polaco percibimos muy bien que el Universo 

viene del Verbo, y al Verbo regresa como su fuente, según decía y enseñaba Karol 

Wojtyla. En su lírica, enseña el doctor Bogdan, nos sirve de mediación para interrogar el 

mundo con los ojos de la fe, el aliento de la esperanza y la doctrina cristiana. 

     Cada imagen de su lírica adquiere valor simbólico con sentido místico, como muy bien 

se pueden interpretar estos luminosos versos, que solo un poeta conocedor del polaco, 

como Bogdan Piotrowski, sabe desentrañar y traducir. 

     En su admirable versión al español, el profesor Piotrowski logra una fidelidad al 

sentido místico del texto original del santo polaco y nos hace ver que el mitrado polaco 

percibe el paisaje como imagen del paraíso. Como místico, Karol Wojtyla percibía el 

mundo como la Creación de Dios y, en tal virtud, había en el poeta y sacerdote polaco 

una concepción sagrada de lo viviente. 

     De ahí que se inspiraba en la verdad y los principios fundados en la teología cristiana 

y la doctrina católica. De hecho, la poesía de Wojtyla confirma, como ha enseñado 

Bogdan Piotrowski, que así cono hay palabras poéticas, también hay palabras proféticas. 

De ahí que la intuición mística de Wojtyla se emparenta con la iluminación sagrada de 

san Francisco de Asís y la inteligencia mística de san Juan de la Cruz, sus dos santos 

inspiradores. Y de ahí también el título del poemario, Logos, vocablo de alta alcurnia 

sagrada en la literatura de la espiritualidad y en la filología clásica, desde Heráclito de 

Éfeso y Juan el Evangelista del In principio erat Verbum. 

     En su artículo “Mortandad léxica”, el presbítero Jorge Juan Fernández Sangrador, 

consignó: “«Y Dios vio que era muy bueno», se repite sucesivamente en el capítulo 1 del 

libro bíblico del Génesis ante la contemplación de las obras convocadas a la existencia 

por la Palabra del Creador. Algunas fueron dotadas con la capacidad ínsita de 

diversificarse y de multiplicarse, en virtud del poder que les otorgó la Palabra única, que 

preexiste al Universo. Ella es generadora de las otras palabras, variadas y polivalentes, 

por medio de las cuales esa Palabra primordial ha ido dándose a conocer, a entender y a 

amar, y con las que el ser humano asigna nombres a las realidades, visibles e invisibles, 

que se hallan ante él, pues, de no hacerlo, acabará sucediendo aquello que Carl Linnaeus 

advertía: «Nomina si nescis, perit et cognitio rerum» (Si ignoras los nombres de las cosas, 

desaparece también lo que sabes de ellas)” (2). 



 

4 

     Esa Palabra sagrada o Verbo originario es el Logos primordial o energía sagrada 

de la conciencia y que Juan el Evangelista identificara con la Divinidad. El Logos de 

Karol Wojtyla también se empata a lo divino mismo, culmen de la grandiosa obra poética 

del santo polaco. 

     La Creación del Universo, que es el Logos viviente de la Divinidad, es el Verbo de 

Dios, como dijera san Juan en su Evangelio: “In principio erat verbum, et verbum erat 

apud Deum, et verbum erat Deus”. En ese origen divino estaba la Palabra, como intuyera 

Heráclito de Éfeso cuando concibió el concepto del Logos como el origen del 

Pensamiento y la Creación, que es también la dotación sagrada, divina y pura de la 

conciencia humana. 

     En virtud de Logos, hay una irradiación espiritual que impregna el dispositivo interior 

de las lenguas y culturas del mundo con una onda divina que hace posible una conexión 

mística entre los hombres y los pueblos, lo que explica que un poeta de lengua eslava, 

como Karol Wojtyla, sintonice admirablemente la cultura latina, como se ve en su tesis 

sobre la teología mística de san Juan de la Cruz, reflejo de comprensión profunda de su 

fe cristiana y su creación teopoética. Desde el poema inicial Karol Wojtyla aborda la 

función del Logos en la gestación de lo viviente con la Palabra inspiradora en la 

conciencia espiritual humana: 

  

Escucho las confesiones vespertinas del jardín, 

con la mirada del alma, pienso en la Palabra 

–el soplo de la tarde lleva mis pensamientos 

de las granjas olorosas y de los surcos arados, 

canta los asuntos de los vados cristalinos, 

los párpados abiertos ante la belleza del verde – 

la tarde de las palabras humanas es el silenciamiento 

en la conclusión espigada: el sollozo de la oración. 

  

     Mediante la contemplación y la oración, disposición y fervor de la conciencia del 

creyente, el contemplador de la realidad siente el fulgor de la Creación desde el fuero de 

la Palabra para ver y ponderar la dimensión sensorial y suprasensible de fenómenos y 

cosas, al tiempo que subraya el poder del lenguaje, consciente de que el amor, el ideal o 

la fe impregnan a la palabra humana el aliento divino que ilumina con su sentido el 

mundo, como canta en la cuarta estrofa de Logos: 

  

En las palabras hay poderes, camina la fama, 

hay bendición o la plaga – 

y sé que con la palabra abrazaré, derribaré, 

o yo mismo voy a yacer en las lajas 

y la turba hincará en mí la espada 

– por esto aprendo el habla vespertina 

de los salmos penitenciales israelitas. 

  



 

5 

     La Palabra Primordial, Esencial y Trascendente inspiró a Karol Wojtyla la creación 

del poemario Logos -que motivó a Bogdan Piotrowski a traducirlo a nuestra lengua- ya 

que el ilustre polaco que fuera Pontífice Romano halló en el Logos de la conciencia el 

puente entre la Divinidad y la Humanidad -y el propio Karol fue puente, que es el 

significado de pontífice, ‘que hace puente’ -entre la realidad estética y la realidad 

sobrenatural, que humanizó, y entre la realidad natural y la Realidad Divina, que propició 

el cultivo de la imagen y el concepto, potenciado con la sabiduría espiritual del Numen y 

la sabiduría sagrada del Nous. Así lo vemos en los siguientes versos: 

  

Los cielos miran los abismos de las oraciones 

-confiesa tu alma en el confesionario, 

y en el Sacramento serás digno 

del mito de la Palabra. 

  

     En la apertura del Congreso Internacional en honor al papa Wojtyla, Bogdan 

Piotrowski consignó: “Su amor por la humanidad se reflejaba en su elevado sentido de 

filiación divina que, en otras palabras, se afirmaba en la imagen de Hijo de Dios que se 

le revelaba en la semejanza con el prójimo” (3). En efecto, en otro pasaje de este luminoso 

y revelador poemario escribió Karol Wojtyla: 

  

¡El Escultor Todopoderoso! El nacimiento milagroso 

de la palabra en los rayos del poder 

–y la Palabra es el amor del Padre, 

el milagro supremo de los ojos todopoderosos, 

y el continuo conocimiento de Sí mismo, 

la Luz del Amor– transparencia dorada, 

la Palabra se hizo Carne – la realización, 

la semilla terrena de las promesas del Paraíso. 

  

     Por el Logos tenemos intuición, criterio y creatividad y, en tal virtud, fluye en nosotros 

el Soplo Divino que inspira, ilumina y edifica. Así lo entiende Karol Wojtyla cuya obra 

es testimonio elocuente del poder de la Palabra en el espíritu humano: Escucho las 

confesiones vespertinas del jardín,/con la mirada del alma te veo, Palabra… 

     El Logos de la conciencia confirma que fuimos hechos a imagen y semejanza de Dios, 

como dice el texto bíblico. Y el producto del Logos, que es la creación de la imagen y el 

concepto, evidencia no solo el poder generador del intelecto, sino la capacidad para 

colaborar con la Creación divina, que sigue expandiéndose en el fluir de lo viviente: 

  

Con su sello, la noche envolvió los escoriales 

–vestales con coronas, ofrezcan en los altares 

estas palabras como el cordero en sacrificio… 

  



 

6 

     Wojtyla tuvo la suerte de leer en su juventud a san Juan de la Cruz, y quedó impactado 

con la inteligencia sutil y la sensibilidad mística del santo español, hasta el punto de que 

escribió su tesis doctoral sobre la obra del poeta abulense, a quien llamaba el Doctor 

Místico. De esa grandiosa tesis cito el siguiente pasaje, clave de la intuición mística de 

Karol Wojtyla: “El pensamiento del Doctor Místico se funda en lo siguiente: el 

entendimiento humano, al participar de la ‘sabiduría de Dios’, es partícipe también de la 

generación del Verbo. Como el conocimiento de lo divino se realiza en fe bajo la moción 

del Espíritu Santo y sin que se pierda la condición de oscuridad típica de la fe, síguese 

que el entendimiento se hace partícipe de la generación del Verbo divino” (4). Ese 

luminoso criterio del eminente polaco se refleja en los siguientes versos de su 

poemario Logos: 

  

Comenzamos la proclama del mito. 

En el libro sagrado hay una parábola 

–un tallista la forjó en hierro–: 

–He aquí a Sí mismo en otra persona 

el escultor inspirado, en los rayos de la aurora 

labró: Su Pensamiento y Su Palabra – 

y con cincel los consignó en un empeño de bronce. 

 

     Y surgió la creación teopoética, huella y cauce de la inspiración divina. De ahí la idea 

del arte como creación divina, concepto platónico del que participa el distinguido 

académico y poeta polaco-colombiano, que ha hecho un grandioso aporte al traducir este 

poemario de Juan Pablo II. Para corroborar el criterio ancilar en la visión mística del 

mundo del mitrado poeta, cito un testimonio de María Pilar Ferrer: “Es fundamental 

entender la elevadísima apreciación que otorga Karol Wojtyla al valor de la palabra. 

Jamás le satisfacía únicamente el aspecto estético de la literatura. Desde los años de 

juventud, con gran madurez de pensamiento, insistía en la relevancia de la dimensión 

mística del arte. En su creación, en sus reflexiones y en las cartas dirigidas a sus amigos, 

hallamos abundantes ejemplos de su interpretación del arte como un don divino” (5). 

     Esa concepción teológica del pontífice polaco que fuera Juan Pablo II se evidencia en 

la formalización de los siguientes versos: 

  

En la Palabra se consumió nuestra salvación, 

La que se implantó en el umbral divino y humano – 

El Santo Obelisco en un mito crucial 

Creció en los azules y en la tierra triguera. 

  

     San Juan de la Cruz iluminó la conciencia mística de Karol Wojtyla, como la de otros 

iluminados de Occidente. El agraciado traductor de Logos así lo entiende: “Pero también 

la lectura de las poesías de san Juan de la Cruz cuando era seminarista y joven sacerdote 

contribuyó a la cristalización de su estilo poético. Karol Wojtyla ya escribía poesías, como 

sabemos, antes de leer al místico castellano, pero el encuentro con él le llevó a una 



 

7 

transformación de su obra poética, que se transparenta en su estilo literario, en las 

imágenes que utiliza… En el “Canto del Dios escondido” (1946) y en el “Canto del 

esplendor del agua” (1950) leemos algo de la experiencia vivida entre la distinción del 

hombre en relación a Dios, y de la unión con Dios, que es fruto de la acción de Dios en 

el alma humana. Las imágenes que cambian: el mar, el campo, el umbral, la fuente, el 

pozo, la barca, muestran la dinámica de la vida sobrenatural que, por su esencia, es difícil, 

casi imposible designar con un nombre” (6). 

     Con razón Karol Wojtyla le dio forma y sustancia a su grandiosa concepción espiritual 

de lo viviente a través de la Palabra: 

  

Éste es el mito del libro del castillo 

–el cantar de la Palabra– 

obra del escultor, 

de la oculta alma del artista, 

aporta con la palabra y con ella pone al rojo vivo 

–un místico celestial, la mirada clavada en la llama–, 

busca las palabras prójimas en las caras humanas 

y de estas palabras forja una gran confesión: 

toda el ansia de la humanidad por la Palabra. 

  

     Los grandes místicos de todas las lenguas y culturas afirman que en la naturaleza de 

lo viviente, cauce de lo divino mismo, fluye la Palabra divina, el Logos primordial del 

Altísimo, ya que el mundo y toda la Creación es el Verbo encarnado en la sustancia de lo 

visible. Karol Wojtyla dice lo mismo estética, simbólica y místicamente: 

  

Escucho las confesiones vespertinas de los arroyos 

-las palabras que contemplan las estrellas guardan silencio- 

en visiones lunares hay que cambiar las palabras, 

que se entrelazarán en el laurel del alma, 

palabras que, quizás, se volverán una acusación – 

porque hoy cada uno puede confesar 

la historia de sus dolores, una rapsodia sangrante 

y su propia suerte y la suerte de sus prójimos. 

  

     Y consciente del poder de la Palabra, la vigorosa dotación del Logos en la conciencia 

humana, Wojtyla les pide a los que ostentan una función social mediante el concurso del 

lenguaje -como escritores, sacerdotes, maestros, políticos y comunicadores- que asuman 

la palabra convencidos de que pueden contribuir a elevar la conciencia humana y hacer 

más amable la vida y más encantadora la creación: 

  

Hicieron rodar las piedras al pedregal 

ofrecieron el sacrificio entre los desniveles. 



 

8 

Sólo hay que encender el sacrificio con una chispa, 

hay que canturrear las lamentaciones de los salmos, 

ustedes – coreutas, protagonistas de los dramas 

sacerdotales con la hostia y la ofrenda 

deben comenzar a la vista de las multitudes: 

a salvar con la Palabra – a salvar de las cadenas… 

  

     “¡Con la palabra comienza el sacrificio, y construye!”, leemos al final del 

poemario Logos (7). Efectivamente, “sacrificio” significa ‘oficio sagrado’, cuya 

materialización de la palabra ilustra la concepción estética y espiritual del santo polaco y 

mitrado romano, y subraya el poeta que la dación de la palabra es “una ofrenda sin 

sangre”, como la zarza ardiente, la zarza de Moisés. Y lo más importante para este pastor 

sagrado es “la verdad divina de la Palabra encarnada en el Amor”, réplica del Amado 

que se inmoló en la Cruz, “asombrosa verdad de la Palabra”, que es el amor puro y 

sagrado, divino y santo, ya que, como concluye nuestro eminente teopoeta, “La Palabra 

es el amor del Padre”. 

  

Bruno Rosario Candelier 

Academia Dominicana de la Lengua 

Moca, Rep. Dominicana, 3 de noviembre de 2020. 

 

Notas: 

1. Bogdan Piotrowski, Karol Wojtyla: Mousiké, Bogotá, Universidad de La Sabana, 

2008, p. 39. Y Tríptico Romano, Universidad Católica de San Antonio de Murcia, 

2003. 

2. Jorge Juan Fernández Sangrador, “Mortandad léxica”, en La Nueva España, 

Asturias, España, 25 de octubre de 2020, p. 33. 

3. Bogdan Piotrowski, “Juan Pablo II: ¿Por qué el Grande”?, en Legado de Juan 

Pablo II el Magno, Bogotá, Universidad Sergio Arboleda, 2015, p. 22. 

4. Karol Wojtyla, La fe según san Juan de la Cruz, Madrid, Biblioteca de Autores 

Cristianos, 2014, p. 175. 

5. Bogdan Piotrowski, “Juan Pablo II”, en María Pilar Ferrer, Intuición y asombro 

en la obra literaria de Karol Wojtyla, Pamplona, Universidad de Navarra, 2006, 

p. 18. 

6. Bogdam Piotrowski, “Juan Pablo II”, en María Pilar Ferrer, cit, p. 56. 

7. Karol Wojtyla, Logos, Cracovia, 1939. Traducción de Bogdan Piotrowki, Bogotá, 

Universidad de La Sabana, 2020. 

 

 

 



 

9 

GONZALO CELORIO, PREMIO CERVANTES 2025 

(https://www.cultura.gob.es/actualidad/2025/11/251103-premio-cervantes-

2025.html) / 3 de noviembre de 2025 

 

 

 El jurado ha destacado al autor mexicano por “la excepcional obra literaria 

y labor intelectual con la que ha contribuido de manera profunda y sostenida 

al enriquecimiento del idioma y de la cultura hispánica” 

 Además, ha resaltado que “a lo largo de más de cinco décadas, ha consolidado 

una voz literaria de notable elegancia y hondura reflexiva en la que conjuga 

la lucidez crítica con una sensibilidad narrativa que explora los matices de la 

identidad, la educación sentimental y la pérdida. Su obra es al mismo tiempo 

una memoria del México moderno y un espejo de la condición humana” 

 

https://www.cultura.gob.es/actualidad/2025/11/251103-premio-cervantes-2025.html
https://www.cultura.gob.es/actualidad/2025/11/251103-premio-cervantes-2025.html


 

10 

El jurado del Premio de Literatura en Lengua Castellana Miguel de Cervantes ha otorgado 

a Gonzalo Celorio el Premio Cervantes 2025. Concedido por el Ministerio de Cultura, el 

galardón está dotado con 125.000 euros. 

 

El fallo del Jurado ha sido anunciado por el ministro de Cultura, Ernest Urtasun, 

acompañado de la directora general del Libro, del Cómic y de la Lectura del Ministerio 

de Cultura, María José Gálvez, en un acto celebrado en el Auditorio Jorge Semprún. 

 

El jurado ha otorgado el premio a este autor por “la excepcional obra literaria y labor 

intelectual con la que ha contribuido de manera profunda y sostenida al enriquecimiento 

del idioma y de la cultura hispánica”. Además, ha señalado que “a lo largo de más de 

cinco décadas, Gonzalo Celorio ha consolidado una voz literaria de notable elegancia y 

hondura reflexiva en la que conjuga la lucidez crítica con una sensibilidad narrativa que 

explora los matices de la identidad, la educación sentimental y la pérdida. Su obra es al 

mismo tiempo una memoria del México moderno y un espejo de la condición humana”. 

 

Finalmente, ha destacado que “en sus libros resuenan la ironía, la ternura y la erudición, 

trazando un mapa emocional y cultural que ha influido en generaciones de lectores y 

escritores. Celorio representa la figura del escritor integral: creador, maestro y lector 

apasionado. Constructor de un legado invaluable que honra la lengua española y la 

mantiene viva en su forma más alta: la de la palabra que piensa, siente y perdura”. 

 

Biografía 

 

Gonzalo Celorio nació en la Ciudad de México en 1948. Es narrador, ensayista, cronista 

y una de las figuras más destacadas de la literatura mexicana contemporánea. 

 

Doctor en Lengua y Literaturas Hispánicas, especializado en Literatura 

Hispanoamericana por la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional 

Autónoma de México (UNAM), ha desarrollado una extensa labor académica y docente. 

Desde 1974 ha impartido clases en diversas instituciones, entre ellas la Universidad 

Iberoamericana, el Instituto Politécnico Nacional y El Colegio de México. 

 

Ha ejercido numerosos cargos académicos y culturales, como el de secretario académico 

y director de la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM (1998-2000); director de 

Literatura del Instituto Nacional de Bellas Artes; coordinador de Difusión Cultural de la 

UNAM (1989-1998); y director general del Fondo de Cultura Económica (2000-2002). 

Actualmente es profesor de literatura hispanoamericana en la Facultad de Filosofía y 

Letras de la UNAM, donde dirige la cátedra extraordinaria ‘Maestros del Exilio Español’. 

Es miembro de número de la Academia Mexicana de la Lengua, de la que es su director, 

y también miembro correspondiente de la Real Academia Española y de la Academia 

Cubana de la Lengua. 

 

Entre sus obras más reconocidas se encuentran las novelas ‘Amor propio’, ‘El viaje 

sedentario’, ‘Y retiemble en sus centros la tierra’, ‘El metal y la escoria’ y ‘Mentideros 

de la memoria’, así como los ensayos ‘Los subrayados son míos’ y ‘Cánones 

subversivos’. 



 

11 

Su trayectoria ha sido distinguida con numerosos reconocimientos, como el Premio de 

Periodismo Cultural del Instituto Nacional de Bellas Artes (1986) por ‘Los subrayados 

son míos’; el Prix des Deux Océans (1997, Festival de Biarritz) por ‘El viaje sedentario’; 

el Premio Nacional de Novela IMPAC-CONARTE-ITESM (1999) por ‘Y retiemble en 

sus centros la tierra’; el Premio Universidad Nacional en el campo de Creación Artística 

y Extensión de la Cultura (2008); el Premio Nacional de Ciencias y Artes en Lingüística 

y Literatura (2010); el Premio Mazatlán de Literatura (2015) por ‘El metal y la escoria’; 

y el Premio Xavier Villaurrutia de Escritores para Escritores (2023) por ‘Mentideros de 

la memoria’. Asimismo, recibió la Orden de la Cultura Nacional, otorgada por el 

Ministerio de Cultura de Cuba en 1996. 

 

Su obra, caracterizada por la erudición, el rigor estilístico y la reflexión sobre la memoria, 

la identidad y la tradición literaria hispanoamericana, lo sitúa entre los autores más 

relevantes de la literatura mexicana actual. 

 

Jurado 

 

El jurado ha estado presidido por María José Gálvez, directora general del Libro, del 

Cómic y de la Lectura del Ministerio de Cultura. 

 

Además, el jurado ha estado formado por los siguientes vocales: Aurora Gloria Egido 

Martínez (Aurora Egido), por la Real Academia Española; Bruno Rosario Candelier, en 

representación de la Academia Dominicana de la Lengua; Ana María Gallego Cuiñas, por 

la Conferencia de Rectores de las Universidades Españolas (CRUE), José Luis Mauricio 

Carrera Guerrero (Mauricio Carrera), por la Unión de Universidades de América Latina 

y el Caribe (UDUALC); Raquel Caleya Caña, por el Instituto Cervantes; María del 

Carmen Marín López (Karmentxu Marín), por la Federación de Asociaciones de 

Periodistas de España (FAPE); Pablo Rubén Villalobos Hernández, por la Federación 

Latinoamericana de Periodistas (FELAP); María Teresa Alves de Araújo (Teresa Araújo), 

por la Asociación Internacional de Hispanistas (AIH); Araceli Iravedra Valea, por la 

Asociación Española de Críticos Literarios (AECL); Manuel Rico Rego, por la 

Asociación de Escritoras y Escritores de España (ACE); Constantino Bértolo Cadenas 

(Constantino Bértolo), por el Ministerio de Cultura; Luis Mateo Díez Rodríguez (Luis 

Mateo Díez), escritor galardonado en la edición de 2023 y Álvaro Pombo, escritor 

galardonado en la edición de 2024. 

 

Historia del premio 

 

Mediante la concesión de este premio, dotado con 125.000 euros, se rinde anualmente 

público testimonio de admiración a la figura de un escritor o escritora que, con el conjunto 

de su obra, haya contribuido a enriquecer el legado literario hispánico. 

 

Puede ser galardonado con el Premio Cervantes cualquier autor o autora cuya obra 

literaria esté escrita totalmente, o en parte esencial, en castellano. Los candidatos al 

Premio los pueden presentar las Academias de la Lengua Española, los autores premiados 

en anteriores convocatorias, las instituciones que, por su naturaleza, fines o contenidos, 

estén vinculadas a la literatura en lengua castellana y los miembros del Jurado. 



 

12 

La relación de los galardonados constituye una clara evidencia de la significación del 

Premio para la cultura en lengua castellana: 

 

1976 Jorge Guillén1977 Alejo Carpentier1978 Dámaso Alonso1979 Jorge Luis Borges y 

Gerardo Diego1980 Juan Carlos Onetti1981 Octavio Paz1982 Luis Rosales1983 Rafael 

Alberti1984 Ernesto Sábato1985 Gonzalo Torrente Ballester1986 Antonio Buero 

Vallejo1987 Carlos Fuentes1988 María Zambrano1989 Augusto Roa Bastos1990 Adolfo 

Bioy Casares1991 Francisco Ayala1992 Dulce María Loynaz1993 Miguel Delibes1994 

Mario Vargas Llosa1995 Camilo José Cela1996 José García Nieto1997 Guillermo 

Cabrera Infante1998 José Hierro1999 Jorge Edwards2000 Francisco Umbral2001 Álvaro 

Mutis2002 José Jiménez Lozano2003 Gonzalo Rojas2004 Rafael Sánchez Ferlosio2005 

Sergio Pitol2006 Antonio Gamoneda2007 Juan Gelman2008 Juan Marsé2009 José 

Emilio Pacheco2010 Ana María Matute2011 Nicanor Parra2012 José Manuel Caballero 

Bonald2013 Elena Poniatowska2014 Juan Goytisolo Gay2015 Fernando del Paso2016 

Eduardo Mendoza2017 Sergio Ramírez2018 Ida Vitale2019 Joan Margarit2020 

Francisco Brines2021 Cristina Peri Rossi2022 Rafael Cadenas2023 Luis Mateo Díez2024 

Álvaro Pombo2025 Gonzalo Celorio 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13 

BRUNO ROSARIO CANDELIER: 

GONZALO CELORIO, MERECIDO GALARDÓN DEL PREMIO CERVANTES 

 

     El director de la Academia Dominicana de la Lengua Bruno Rosario Candelier 

manifestó su regocijo por el nuevo galardonado con el Premio Cervantes 2025, el 

mexicano Gonzalo Celorio. 

 

     Al regresar al país luego de haber sido jurado para la selección del escritor que 

cumpliera con los requisitos justos para poder ser elegido como el nuevo galardonado con 

el premio de más alto prestigio en lengua española, y desde su despacho en la Oficina 

Promocional de la Academia Dominicana de la Lengua, envió sus felicitaciones al 

distinguido escritor mexicano, latinoamericano y ciudadano del mundo que ha enaltecido 

la esperanza intelectual y espiritual de los pueblos de habla hispana: «Mi felicitación a 

don Gonzalo Celorio por el merecido galardón del Premio Cervantes en su calidad de 

novelista de la lengua española a la luz del alma mexicana» escribió. 

 

     A su vez, por la red social de Facebook, la Academia Mexicana de la Lengua felicitó 

con alta satisfacción a su director, desde que fue conocido el fallo del jurado 

(https://web.facebook.com/AcademiaMexicanaDeLaLengua?locale=es_LA) con la 

siguiente fotografía y la noticia publicada por El País: 

 

El escritor Gonzalo Celorio en una foto de archivo de 2022. Foto: EFE/José Méndez⁽ 

https://web.facebook.com/AcademiaMexicanaDeLaLengua?locale=es_LA


 

14 

 

 

 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 «El Premio Cervantes reconoce la mirada melancólica sobre la memoria del mexicano 

Gonzalo Celorio», tituló la noticia El País (https://elpais.com/cultura/2025-11-

03/gonzalo-celorio-gana-el-premio-cervantes-2025.html). Y asimismo decenas de diarios 

digitales latinoamericanos se hicieron eco de la maravillosa noticia, justa y delicada, 

evidenciando el jurado experto del Premio Cervantes 2025. 

 

     Una fotografía de los miembros del jurado presenciales nos envió Rosario Candelier 

desde Madrid y que compartimos en esta breve nota con el mismo júbilo: 

 

     Días atrás ya habíamos disfrutado de la cercanía virtual del futuro galardonado cuando 

en una de las celebraciones del 150 aniversario de la AML se reunieron los directores de 

las Academias Mexicana, Dominicana, de la Real Academia Española y presidente de la 

Asociación de Academias de la Lengua Española, junto al secretario General (ver 

registros en el Boletín digital de septiembre de 2025 

→https://academia.org.do/2025/10/04/boletin-digital-num-225-septiembre-de-2025/, pp. 

En el extremo izquierdo Bruno Rosario Candelier.  

https://elpais.com/cultura/2025-11-03/gonzalo-celorio-gana-el-premio-cervantes-2025.html
https://elpais.com/cultura/2025-11-03/gonzalo-celorio-gana-el-premio-cervantes-2025.html
https://academia.org.do/2025/10/04/boletin-digital-num-225-septiembre-de-2025/


 

15 

135-136, consulta: 15-11-2025), en donde presenciamos la afabilidad de su carácter y sus 

respuestas a los estímulos positivos, mismos que, como dicen algunos, son los 

protagonistas reales de sus creaciones literarias. Trinó la esperanza con su color universal 

haciendo frente a las tonalidades adversas como los tiene el fuego, el bosque, los abismos 

de las aguas dulces y saladas y las de grado cero. Enhorabuena a este código descifrable 

e indescifrable a la vez, cual sustenta a estos artistas y los impulsa a realizar sus grandiosas 

obras, siempre, siempre, en favor de la humanidad.  

 

     Enhorabuena a don Gonzalo Celorio por sus aportes a la espiritualidad desde su 

México lindo y querido hacia los pueblos que encarnó en su obra literaria apta para el 

galardón obtenido. 

 

     Enhorabuena a todos los miembros del jurado por la visión de este galardón y a don 

Bruno Rosario Candelier por enarbolar nuestra República Dominicana desde su función 

de jurado en este premio que convoca a eminentes literatos, usuarios de esta alta estirpe 

de la palabra en nuestra hermosa lengua española, desde su primera convocatoria en el 

1976 por el Ministerio de Cultura de España a través de la Subdirección General de 

Promoción del Libro, la Lectura y las Letras Españolas.   

       

    A continuación, compartimos dos foto-capturas (de la videograbación que nos enviara 

don Bruno Rosario Candelier desde Madrid) del momento solemne en el que 

públicamente fue anunciado el fallo en favor de don Gonzalo Celorio como Premio 

Cervantes 2025: Ernest Urtasun (ministro de Cultura) y María José Gálvez (directora 

general del Libro, del Cómic y de la Lectura del Ministerio de Cultura, quien presidió el 

jurado de este premio): 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

16 

 

 

Y aquí la grabación publicada en El País: 

https://elpais.com/cultura/2025-11-03/gonzalo-celorio-gana-el-premio-cervantes-
2025.html?fbclid=IwY2xjawOFPn1leHRuA2FlbQIxMQBzcnRjBmFwcF9pZBAyMjIwMzkxNzg4MjAwODkyCGNhbGxzaXRlAjMwAAEe6
QEnvojXPm0WSIkDxBs8EO356wi-dMOkdjYQhTbeb33tK5dlAiqHjH9Bi_s_aem_YFRgeGz2jD9v5D5nqwAIog 

 

«La mirada melancólica sobre la memoria del escritor mexicano Gonzalo Celorio (Ciudad 

de México, 1948) ha recibido este lunes el Premio Cervantes 2025. Así lo ha anunciado 

con más de una hora de retraso sobre el horario anunciado el ministro de Cultura español, 

Ernest Urtasun, en la sede del ministerio en Madrid. Un premio que recae en el ensayista, 

escritor y crítico “por su excepcional obra literaria, profunda y sostenida a la cultura 

hispánica”, ha señalado el jurado, que destaca que Celorio “conjuga una lucidez crítica 

que explora la identidad sentimental y la pérdida”. Celorio se alza así con el máximo 

galardón de la literatura en lengua castellana, creado en 1976 y dotado de 125.000 euros. 

El premio será entregado el próximo 23 de abril en la Universidad de Alcalá de Henares». 

 

 

Ahora yo soy más viejo de lo que él nunca fue.  

Es cierto que, a semejanza suya,  

me paso la mayor parte de la vida en soledad,  

sentado a mi escritorio, pergeñando textos inútiles,  

rumiando lecturas empolvadas o inventando fabulaciones  

que seguramente ya escribieron otros  

(Gonzalo Celorio en Ese montón de espejos rotos). 

 

--- 

¹ Fuente: https://www.elespanol.com/el-cultural/letras/20251103/gonzalo-celorio-gana-

premio-cervantes-galardon-importante-literatura-espanol/1003743997895_0.html 

(consulta: 15-11-2025). 

 

 

Reporte de Miguelina Medina 

https://elpais.com/cultura/2025-11-03/gonzalo-celorio-gana-el-premio-cervantes-2025.html?fbclid=IwY2xjawOFPn1leHRuA2FlbQIxMQBzcnRjBmFwcF9pZBAyMjIwMzkxNzg4MjAwODkyCGNhbGxzaXRlAjMwAAEe6QEnvojXPm0WSIkDxBs8EO356wi-dMOkdjYQhTbeb33tK5dlAiqHjH9Bi_s_aem_YFRgeGz2jD9v5D5nqwAIog
https://elpais.com/cultura/2025-11-03/gonzalo-celorio-gana-el-premio-cervantes-2025.html?fbclid=IwY2xjawOFPn1leHRuA2FlbQIxMQBzcnRjBmFwcF9pZBAyMjIwMzkxNzg4MjAwODkyCGNhbGxzaXRlAjMwAAEe6QEnvojXPm0WSIkDxBs8EO356wi-dMOkdjYQhTbeb33tK5dlAiqHjH9Bi_s_aem_YFRgeGz2jD9v5D5nqwAIog
https://elpais.com/cultura/2025-11-03/gonzalo-celorio-gana-el-premio-cervantes-2025.html?fbclid=IwY2xjawOFPn1leHRuA2FlbQIxMQBzcnRjBmFwcF9pZBAyMjIwMzkxNzg4MjAwODkyCGNhbGxzaXRlAjMwAAEe6QEnvojXPm0WSIkDxBs8EO356wi-dMOkdjYQhTbeb33tK5dlAiqHjH9Bi_s_aem_YFRgeGz2jD9v5D5nqwAIog
https://elpais.com/noticias/ernest-urtasun-domenech/
https://elpais.com/noticias/ernest-urtasun-domenech/
https://www.elespanol.com/el-cultural/letras/20251103/gonzalo-celorio-gana-premio-cervantes-galardon-importante-literatura-espanol/1003743997895_0.html
https://www.elespanol.com/el-cultural/letras/20251103/gonzalo-celorio-gana-premio-cervantes-galardon-importante-literatura-espanol/1003743997895_0.html


 
17 

LA METÁFORA DEL MAR Y LA MUERTE EN LA POESÍA  

ESPAÑOLA ACTUAL 

  

Por 

Rafael Rodríguez-Ponga Salamanca,  

doctor en Filología, ex secretario general del Instituto Cervantes, 

 exrector de la Universitat Abat Oliba CEU (Barcelona). 

 

•Texto escrito ex profeso para la Academia Dominicana de la Lengua. 

Madrid, 27 de octubre de 2025 

 

1. Introducción 

2. La muerte en la poesía actual. 

3. La metáfora del mar, en Jorge Manrique. 

4. La metáfora del mar, en el siglo XXI. 

5. Conclusiones 

6. Bibliografía 

 

1. Introducción 

 Este trabajo tiene como objeto el estudio de algunos casos del uso de una 

metáfora que aparece con cierta frecuencia en la poesía contemporánea, siguiendo una 

tradición multisecular. En realidad, no es un fenómeno nuevo, sino que resulta ser muy 

repetida, a lo largo de los siglos, en la literatura española. Nos referimos a la metáfora 

que nos dice, desde el siglo XV, que el mar es equivalente a la muerte, al menos en el 

lenguaje poético.  

 El gran poeta medieval Jorge Manrique, en Las coplas a la muerte de su padre, 

nos dejó escrita la sentencia definitiva que habla de «la mar, que es el morir». Y, desde 

entonces, mar y morir, mar y muerte son palabras e ideas que aparecen unidas, 

enlazando además con las tradiciones grecolatinas e incluso con las de otras 

civilizaciones.  

 Por ello, nos preguntamos ahora por la vigencia de esta metáfora entre los 

poetas españoles contemporáneos de este primer cuarto del siglo XXI. Y comprobamos1 

su vitalidad. 

2. La muerte en la poesía actual 

 La poesía contemporánea es enormemente extensa. Existen numerosas obras, 

colecciones editoriales, revistas, premios, grupos literarios, de manera que nos 

encontramos ante una realidad incontable. Ya lo había advertido con claridad, hace 

tiempo, la crítica María Dolores de Asís, catedrática de Literatura de la Universidad 

                                                             
1 Este trabajo es exclusivamente el resultado de las lecturas y la investigación del 

autor, que no ha recurrido a ningún programa de inteligencia artificial. 



 

18 

Complutense de Madrid: «El fenómeno más rico de nuestra contemporaneidad es el 

poético» (Asís 1983, 9).  

 En relación con el tema central de este trabajo, puedo afirmar, por mi parte, que 

la lectura de cientos de libros de poesía nos lleva al conocimiento de un hecho claro: La 

muerte está presente en la poesía contemporánea. Los poetas actuales no evitan hablar 

de la muerte, sino que comprobamos que esta es uno de los más naturales puntos de 

partida de la inspiración literaria. Hagamos un matiz: no se trata de que escriban sobre 

la muerte como fenómeno físico o como hecho vital, sino que escriben desde el dolor 

causado por la muerte de un ser querido. Es la muerte de una persona a la que se está 

unido afectivamente la que provoca la escritura de poemas. De esta manera, la muerte 

y el amor se unen como fuentes de inspiración poética.  

 El hecho de escribir sobre la muerte hay que entenderlo en el contexto de las 

corrientes literarias de finales del siglo XX y principios del XXI. Tras décadas de poesía 

vanguardista, arraigada, desarraigada, social y experimental, en las últimas décadas del 

silgo pasado se produce un cambio. «Hay una vuelta a los temas eternos: el tiempo, la 

muerte, la soledad, el amor… Pero lo significativo no es tanto la temática como su 

tratamiento» (Tusón 1990, 83). 

 He aquí la cuestión. Aunque haya en estos años varias tendencias y estilos 

artísticos, lo cierto es que la muerte forma parte de la poesía actual. Así lo comprobé 

cuando estaba preparando el libro titulado Poesía para vencer a la muerte (Rodríguez-

Ponga 2023 ), donde incluí poemas comentados y estudiados de ciento cinco poetas 

contemporáneos y tres clásicos, procedentes de diversos países2  y territorios de los 

cinco continentes, y escritos, en total, en dieciséis lenguas3.  

 La muerte aparece como expresión personal, individual, del duelo, es decir del 

sufrimiento o del dolor causado por el fallecimiento de un ser querido muy cercano: la 

madre o el padre, la mujer o el marido, el hijo a o la hija, el nieto o la nieta, el hermano 

o la hermana, etc. También puede ser por una persona más o menos cercana, como un 

amigo o un vecino; o incluso alguna otra persona que resulta afectivamente vinculada 

al escritor de alguna manera, sea cual sea la motivación. Al mismo tiempo, puede haber 

                                                             
2 Entre ellos, está representada la República Dominicana, con poemas del filólogo, 

profesor y poeta Bruno Rosario Candelier, director de la Academia Dominicana de la 

Lengua, presidente del Ateneo Insular Dominicano y del Ateneo Insular Internacional, y 

creador del movimiento literario denominado interiorismo, que tiene seguidores a ambos 

lados del Atlántico. Por otra parte, también está recogida la poesía bilingüe del 

dominicano-haitiano Lico Enrique Agustín, que se autodenomina «el poeta que no sabe 

de letras». Por distintos motivos, he conocido a ambos. 
3 Las dieciséis lenguas o variedades lingüísticas diferenciadas en las que están 

escritas las obras estudiadas en Poesía para vencer a la muerte son: Español, gallego, 

catalán, asturiano, vasco, caló, bereber rifeño (tamazight), portugués, chabacano 

(ermiteño), chamorro, judeoespañol (ladino), francés, criollo haitiano, inglés, italiano y 

latín. En todos los casos, aparecen reproducidos los versos en su versión original y 

traducidos al español. 



 

19 

reflexiones o visiones poéticas sobre la muerte, con distintos matices y cargas 

semánticas. 

 En cuanto a las formas, observamos que algunos prefieren los patrones clásicos, 

como el soneto, mientras que otros autores optan por el verso libre. 

 Ahora bien, hay que decir que expresar el sufrimiento individual por la muerte 

de alguien, mediante la palabra poética, no es algo universal. En este sentido, hay que 

señalar que podemos advertir dos posturas que responden a distintas tradiciones 

literarias, cada una con sus raíces espirituales e ideológicas. Por un lado, hay quienes 

optan por evitar los sentimientos personales en su escritura y, por lo tanto, prefieren 

cantar preferentemente a su pueblo o a su tierra, a los héroes o a las montañas y, si 

dedican su atención a las cuestiones humanas del momento, lo hacen desde el punto 

social y colectivo: los trabajadores, las clases sociales… Por otro lado, son mayoría los 

poetas que escriben desde su mismidad, es decir, desde su propia personalidad y 

experiencias vitales, para expresar sus sentimientos personales, incluso los más íntimos 

y reservados, ante las más diversas situaciones de la vida.  

 Es aquí cuando entra la muerte como uno de los grandes motivos de la creación 

literaria, desde tiempos remotos. Mejor dicho, como uno de los grandes motivos de la 

creación artística en general, en su más amplio sentido: en la novela y el ensayo, en la 

pintura, en la escultura, en la arquitectura –las pirámides–, en la música –ya sea vocal o 

instrumental–, en el cine y en la televisión, y –en los tiempos más actuales– en el cómic 

y en el videojuego. Es impresionante la cantidad de obras de arte, en su más amplia 

variedad de expresiones y géneros, que toma la muerte de una persona concreta como 

el punto inicial de la inspiración. 

 Cuando la palabra se pierde, porque las situaciones difíciles de la vida nos 

impiden expresar lo que sentimos y pensamos, aparece la poesía al rescate, para 

interpretar la realidad. Así nos lo dice el pensador Íñigo de Bustos: «La palabra puede 

ser rescatada por la poesía para descifrar el lenguaje del universo, evocar el misterio 

sagrado» (Bustos Pardo Manuel de Villena 2021, 41). Por eso mismo, la poesía tiene un 

efecto beneficioso, no solo desde el punto literario y artístico, sino también desde el 

punto de vista psicológico para la estabilidad de las personas (Casado Velarde 2022). 

 
3. La metáfora del mar, en Jorge Manrique 

 La poesía tiene una relación directa con la naturaleza. El poeta, y el artista en 

general, se fija en la naturaleza y reflexiona a partir de ella, pero de forma diferente que 

el científico. El artista sabe plasmar la naturaleza y así, en palabras del académico e 

intelectual dominicano Bruno Rosario Candelier, «traduce sus intuiciones en imágenes 

sensoriales y articula su emoción a elementos de la naturaleza para hacer sensibles sus 

conceptos. […] La fusión de la emoción y el concepto, mediante la gracia de la intuición 

artística, distingue al poeta» (Rosario Candelier 1992, 24). 



 

20 

 Es natural, por tanto, que el mar, como elemento de la naturaleza, haya llamado 

la atención de los poetas desde tiempo inmemorial. El arte, en toda su extensión, ha 

considerado el mar como una continua fuente de inspiración, con diferentes 

interpretaciones. 

 En la poesía española, la relación entre el mar y la muerte tiene su plasmación 

clásica más consolidada en Jorge Manrique, el famosísimo autor de las Coplas a la 

muerte de su padre, en la Castilla medieval y prerrenacentista. Este gran poeta nació c. 

1440, en Paredes de Nava (provincia de Palencia, Castilla y León), y falleció en 1479, en 

el pueblo de Castillo de Garcimuñoz (provincia de Cuenca, Castilla La Mancha), tres años 

después de su padre, según el estudioso Jesús-Manuel Alda Tesán (Manrique [Siglo XV] 

2004, 13 y 23). Es interesante constatar que el municipio conquense donde falleció está 

a orillas del río Júcar, de manera que podemos deducir que Manrique conoció el río y 

sus afluentes y su desembocadura en el mar Mediterráneo, en el municipio de Cullera 

(provincia de Valencia, Comunidad Valenciana)4.  

 Recordemos los versos más destacados de Jorge Manrique5: 

[I]6 
Recuerde7 el alma dormida 
avive el seso e8 despierte, 

contemplando 
cómo se passa la vida, 

cómo se viene la muerte 
tan callando; 

cuán presto9 se va el plazer; 
cómo, después de acordado, 

da dolor; 
cómo, a nuestro parescer, 
cualquiere tiempo passado 

fue mejor. 
 

[III] 
Nuestras vidas son los ríos 

                                                             
4 La distancia por carretera entre Castillo de Garcimuñoz (Cuenca) y Cullera 

(valencia) es de 231 km. 
5 Mantengo el texto en su versión castellana medieval, según la edición de Jesús-

Manuel Alda Tesán, es decir, sin actualizar la ortografía. 
6 En las notas siguientes, aclaro las palabras que hoy pueden ofrecer alguna duda. 

En algunos casos, me baso en las notas de Alda Tesán (Manrique [Siglo XV] 2004). 
7 Recuerde ‘vuelva en sí, despierte’. 
8 E ‘y’. La conjunción copulativa puede aparecer indistintamente como y o como 

e. 
9 Presto ‘al momento, enseguida, inmediatamente’. 



 

21 

que van a dar en la10 mar, 
qu’es el morir; 

allí van los señoríos 
derechos a se acabar 

e consumir; 
allí los ríos caudales11, 
allí los otros medianos 

e más chicos, 
allegados12, son iguales 

los que viven por sus manos13 
e los ricos. 

 

 La simple lectura de las Coplas nos descubre expresiones que han resultado ser 

proverbiales en castellano, porque se han convertido en frases hechas: «cómo se pasa 

la vida, cómo se viene la muerte, tan callando», «cualquier tiempo pasado fue mejor» y, 

en relación con la cuestión central de nuestro artículo, las famosas metáforas: «nuestras 

vidas son los ríos que van a dar en la mar, que es el morir». A estas expresiones debemos 

añadir otros aciertos manriqueños que han llegado hasta nosotros en el lenguaje 

habitual, también como frases hechas: «cuando morimos descansamos» y «en este 

mundo traidor».  

 Que las metáforas pasen al lenguaje cotidiano es algo estudiado, no solo desde 

la filología, sino también desde la piscología y la pedagogía. Así, como dice el 

psicoterapeuta sueco Niklas Törneke, «las metáforas son más importantes para el 

lenguaje y la cognición de lo que tradicionalmente se ha asumido. No son solo 

ornamentaciones lingüísticas utilizadas por poetas y retóricos, sino los componentes 

básicos del lenguaje y la cognición en general» (Törneke 2020, 41). 

 En efecto, como dice el filólogo español Miguel Ángel Garrido, «los tropos 

[metáfora, sinécdoque y metonimia] no solo representan estrategias retóricas y 

literarias, son piezas básicas del mecanismo que preside la evolución semántica de las 

lenguas. Están muy lejos de ser un mero adorno superpuesto» (Garrido 2000, 204). Así 

pues, la visión del psiquiatra y del filólogo resultan coincidentes. 

 Más aún, las metáforas sirven para comprender cuestiones complejas y 

trascendentes como la muerte –que analizamos en este estudio–, de forma que resultan 

útiles para la filosofía y la teología, hasta el punto de que el filósofo tomista Enrique 

Martínez considera «la metáfora como una manifestación de la verdad», lo que explica 

                                                             
10 La mar, como sustantivo de género femenino, es la forma tradicional, que se 

mantiene hoy en el lenguaje poético, en el habla del mundo marítimo y en ciertas 

expresiones fijas como hacerse a la mar, la alta mar, la mar gruesa. 
11 Ríos caudales ‘ríos caudalosos (de mucha agua)’. Recordemos que los ríos son 

las vidas de las personas: acaudaladas, medianas o pobres. 
12 Allegados ‘allí llegados (a la mar)’. 
13 Es decir, ‘los obreros y trabajadores manuales’. El poeta nos recuerda que, ante 

la muerte, todos somos iguales. 



 

22 

que un filósofo sea un «amante de las metáforas» (Martínez 2021). Precisamente por 

eso, las metáforas tienen también una función pedagógica para favorecer la fortaleza 

de los niños y jóvenes, según explica el psicopedagogo Miguel Ángel Barbero (Barbero 

2022). En consecuencia, queremos subrayar la importancia de la enseñanza de la poesía 

en los colegios (Hoster-Cabo y López-Verdejo 2024), porque, como explica la pedagoga 

Cintia Carreira, «la buena literatura, cuando es formativa, impacta de manera positiva 

en el carácter de los niños» (Carreira Zafra 2020, 114), lo que nos lleva a una interesante 

y productiva combinación interdisciplinar de filólogos, filósofos, pedagogos, psicólogos, 

psiquiatras y otros (Kazmierczak y Signes, Lengua, literatura y práctica educativa. 

Reflexiones actuales sobre la palabra en la educación 2016) (Kazmierczak, Signes y 

Carreira Zafra 2023). 

 Antes de seguir, recordemos que una metáfora es una figura retórica que 

consiste en la «Traslación del sentido recto de una voz a otro figurado, en virtud de una 

comparación tácita», según el Diccionario de la Lengua Española14. Dicho de otra 

manera, «la metáfora consiste en el cambio de una palabra por otra en virtud de su 

semejanza» (Garrido 2000, 206) y, según la definición tradicional, es una «figura 

mediante la cual se transporta la significación propia de una palabra a otra significación 

que no le conviene sino en virtud de una comparación que está en el espíritu» (Garrido 

2000, 207).  

 En realidad, en las Coplas de Jorge Manrique nos encontramos, para explicar la 

vida y la muerte, ante una doble metáfora, que consiste en que la vida es el río y la 

muerte (el morir) es el mar. Lo hace mediante un cruce o quiasmo en las dos secuencias 

discursivas, donde el elemento superior de la izquierda (1) tiene su opuesto en el 

elemento inferior de la derecha (4) y, asimismo, el (2) con el (3), según este esquema:  

(1) Nuestras vidas son  (2) los ríos 

(3) La mar  es (4) el morir 

 Las equivalencias de río=vida y de mar=muerte han tenido un largo recorrido en 

nuestra literatura a partir de entonces. Ahora bien, empecemos por señalar que Jorge 

Manrique introduce un matiz muy interesante, al distinguir en estos sustantivos entre 

el singular y el plural, como bien ha demostrado la investigadora canaria María Ángeles 

Álvarez15, hoy catedrática de Filología de la Universidad de Alcalá de Henares (Madrid): 

«El plural de vidas y ríos, en contraste con el singular de morir y mar, connota la suma 

de individualidades frente al carácter igualador de la muerte y del mar» (Álvarez 

Martínez 1984, 38).  

                                                             
14 https://dle.rae.es/metáfora . 
15 María Ángeles Álvarez es actualmente catedrática de Filología de la 

Universidad de Alcalá y antes lo fue de la Universidad de Extremadura. Sus 

investigaciones abarcan diversos ámbitos, como la dialectología, la semántica, la historia 

de la lengua y la literatura y, sobre todo, la enseñanza de español para extranjeros. 

https://dle.rae.es/metáfora


 

23 

 Añadamos que, fonéticamente, la cercanía es mayor entre mar y morir que entre 

mar y muerte, de manera que es más sonoro el efecto estilístico que consigue el verso 

manriqueño.  

 El punto central que ahora nos interesa está formado por un conjunto 

cuatripartito de palabras –tres sustantivos y un infinitivo nominal–: vidas, ríos, mar, 

morir. Encontramos un esquema de metáfora simple, que se caracteriza porque en ella 

se produce la equivalencia A es B16 : vida es río, morir es mar. Las metáforas simples dan 

lugar a las metáforas complejas o metáforas puras –que veremos más adelante–, 

cuando se suprime uno de los dos elementos y aparece el esquema B en lugar de A, por 

lo tanto, río, en lugar de vida; mar, en lugar de morir o muerte. Como vemos, los versos 

de Manrique contienen dos metáforas simples, con cuatro palabras para dos 

equivalencias, que tomamos como punto de partida para este estudio. En este caso, los 

términos metaforizados (A) son las vidas y el morir, y los términos metafóricos (B) son 

los ríos y la mar (Lázaro Carreter 1977 [1ª ed. 1953], 275). 

 La repercusión de las Coplas a la muerte de su padre fue enorme. La filóloga 

María Ángeles Álvarez, ya citada, estudió la obra de diversos poetas españoles e 

hispanoamericanos, hasta el XX –entre otros, Francisco de Quevedo, Antonio Machado, 

Dámaso Alonso, Jorge Luis Borges–, y concluyó que «a lo largo de cinco siglos de historia 

literaria, la doble imagen manriqueña ha servido como modelo para los escritores» 

(Álvarez Martínez 1984, 105). Al mismo tiempo, nos ofrece datos sobre los posibles 

antecedentes en la literatura griega (Heráclito), latina (Séneca) y medieval (las Danzas 

de la Muerte). María Ángeles Álvarez –a quien tomamos como referencia en este 

estudio– analizó las metáforas manriqueñas siguiendo la estela de Pedro Salinas y de 

Gregorio Salvador17.  

4. La metáfora del mar, en el siglo XXI 

 Para poder valorar la vigencia actual de la metáfora del mar y la muerte se hace 

necesaria la lectura de una amplia selección de poetas. Veamos cómo leen y reescriben 

los poetas españoles actuales las ideas manriqueñas. Ahora bien, es tal la cantidad de 

poesía publicada, que resulta ser una tarea verdaderamente compleja. Detengámonos 

ahora en algunos autores contemporáneos y en sus poemas, seleccionados a partir del 

libro Poesía para vencer a la muerte18 y del nuevo volumen que estoy preparando19. 

                                                             
16 Sigo el planteamiento de Fernando Lázaro Carreter (1923-2004), a quien tuve 

como profesor en la Universidad Complutense de Madrid (Lázaro Carreter 1977 [1ª ed. 

1953]). 
17 Gregorio Salvador Caja (1927-2020), catedrático y académico, fue mi profesor 

y tutor de doctorado en la Universidad Complutense de Madrid.  
18 Este libro apareció en 2023; la segunda edición, con varias correcciones y 

alguna adición, en 2024; y la tercera edición, con algunas pequeñas modificaciones, en 

2025. Vid. https://sialpigmalion.es/libro/poesia-para-vencer-a-la-muerte/  
19 El futuro libro tiene el título provisional de Duelo y poesía. Poetas 

contemporáneos frente a la muerte. 

https://sialpigmalion.es/libro/poesia-para-vencer-a-la-muerte/


 24 

 Como dijo Fernando Lázaro Carreter, en una metáfora «se presentan como 

idénticos dos términos distintos» y, por ello, «la metáfora se basa en una identidad que 

radica en la imaginación del hablante o del escritor» (Lázaro Carreter 1977 [1ª ed. 1953], 

275). Comprobemos, por tanto, cómo la imaginación de los escritores y los lectores del 

siglo XXI mantiene vivas las metáforas manriqueñas, ya que, como dice José Félix Olalla, 

«la poesía intenta, a partir de las metáforas y de las imágenes, comunicar un contenido 

especial: el de las vivencias»20. 

 Para empezar, vemos que la dualidad manriqueña río/mar aparece recogida en 

los poemas de la poeta y profesora de Literatura Ana Rosa (Priego [Córdoba, Andalucía], 

1926 – Madrid, 2018), en su extraordinario libro titulado A contramuerte, escrito a causa 

de la muerte de su nieta, joven estudiante, en un trágico accidente automovilístico.  

 Observamos, en este primer poema que quiero comentar, que no hay una 

equivalencia expresa entre río y vida o entre mar y muerte, pero el lector lo entiende 

perfectamente, porque conocemos la historia familiar y las metáforas manriqueñas. 

Además, incorpora palabras del léxico relacionado con los ríos como son caudal, venero 

‘manantial’, agua y lluvia. Nótese, en el verso «¿Hacia qué negro mar huyó tu vida?», la 

contraposición directa entre mar y vida. En este fragmento de Ana Rosa Carazo aparecen 

tres elementos del conjunto cuatripartito manriqueño: río, mar, vida: 

¿Dónde tu río, 
ese caudal sonoro, 
venero inagotable, 
agua nutricia, 
munificente lluvia 
que tú eras? 
¿Hacia qué negro mar huyó tu vida? 
[…] 
(Rosa Carazo 2005, 24) 
 

 Y, más adelante, vuelven a aparecer las dos palabras río y mar en otro poema del 

mismo libro, que se nos presentan como elementos contrapuestos. Aquí lo interesante 

es que el verso que dice «río alegre de su vida» establece la equivalencia entre río y vida 

(es decir, la vida de su nieta era un río alegre) mediante una metáfora simple, mientras 

que mar –sin equivalencia expresa– ya es una metáfora compleja o pura: 

que sólo soy ahora comparable 
a ese sauce que llora junto al río, 
ese río alegre de su vida 
que ayer zigzagueaba entre las flores 
y hoy es ya mar: 
el mar ignoto. 
(Rosa Carazo 2005, 31) 

 

                                                             
20 https://es.wikipedia.org/wiki/José_Félix_Olalla  

https://es.wikipedia.org/wiki/José_Félix_Olalla


 

25 

 También hay tres de los cuatro elementos manriqueños en este poema del 

reconocido escritor andaluz José Manuel Caballero Bonald (Jerez de la Frontera [Cádiz, 

Andalucía], 1926 - Madrid, 2021), que obtuvo el Premio Cervantes. Aquí vemos que 

están los sustantivos mar, muerte y vida, así como el adjetivo marítimos: 

el mar como el imán se expande en la emersión de sus contrarios 
pero ¿se me olvida a sabiendas algo más de tanto como olvido? 
me queda mucha muerte por delante pero ¿de qué vida me  

olvido? 
¿qué quiero y qué no quiero que perdure en los marítimos 
 albergues 
donde irrumpe la ruta de tantos recurrentes finales de trayecto? 
(Caballero Bonald 2013, 293) 
 
El poema nos habla de los contrarios, y para ello nos deja leer palabras como 

muerte y vida –por cierto, en el mismo verso, nada menos–, olvidar y perdurar, querer y 
no querer. El autor escribe sin formas establecidas, sin signos de puntuación, sin 
mayúsculas. 

 
Caballero Bonald nos ofrece, además, un desarrollo de la metáfora compleja del 

mar: «los marítimos albergues». 
 

 La contraposición de vida frente a mar –en lugar de río frente a mar– aparece en 

la poesía de Beatriz Hernanz (n. Pontevedra [Galicia], 1963), una destacada poeta 

gallega, autora de varios poemarios y directora hoy del centro del Instituto Cervantes 

de Cracovia (Polonia). En este poema, la autora ha suprimido dos elementos (río, morir) 

y mantiene vida frente a mar: 

[…] 

Mi vida sola, 

recogida en este aire errante del mar, 

como la sed del volcán cercano que tiembla. 

 

Noche de viento y silencio, escribe 

con olor a estaño triste 

las palabras huidas a esta isla cerrada 

sobre sí misma. 

 

Pero el negror del mar acuna mi sombra: 

yo misma descubro mi ser en lo que falto. 

(Hernanz Angulo 2024, 21) 

 



 

26 

 En el precioso poema de Beatriz Herranz dedicado «In memoriam de Paloma 

Albalá21», que incluí en mi libro Poesía para vencer a la muerte, leemos estos verso:  

[…] Descanse en el aire su corazón de alondra, 

y que el mar la acune con el susurro de mil 

caracolas. 

(Rodríguez-Ponga 2023 , 55) 

 Observemos que Beatriz Hernanz menciona el mar como el lugar de destino, 

donde las caracolas acunarán a la difunta. Es decir, recoge solo uno solo de los cuatro 

elementos de las metáforas manriqueña –el mar–, pero con una adición marítima: las 

caracolas.  

 Nótese, además, que, en ambos poemas de Beatriz Hernanz, el mar está 

acompañado del mismo verbo: acunar. De esta forma, la autora nos da a entender que 

la muerte no siempre es algo terrible, sino que, en estos casos, llega suavemente, como 

el sueño de un bebé en una cuna o en los brazos de la persona que le cuida. 

 Por otra parte, la transformación de la metáfora puede advertirse claramente en 

el polifacético Juan Van Halen (Torrelodones [Madrid], 1944), en su largo poema «La 

vida es solo arena», dedicado a la muerte de un amigo «A Gabriel González Navarro, in 

memoriam». Aquí Van Halen desarrolla la metáfora manriqueña, mediante la creación 

de una nueva metáfora simple (A es B) de tal manera que descubrimos una lógica 

interna. Si la muerte es el mar y, al fin y al cabo, siempre estamos viviendo al borde de 

la muerte, la vida tiene que ser la arena de la playa, donde, en cualquier momento, 

puede llegar el agua y borrarnos. La arena, por cierto, puede tener como referente la 

playa de la costa marítima, pero también podría ser la ribera de un río… Leamos un 

fragmento del citado poema, tomado de su libro Bajo otro tiempo: 

[…] 
La vida es solo arena de una playa ignorada, 
llega el viento y nos ciega, 
llega el agua y nos borra, 
apaga las candelas, y sobre los relojes 
cae un silencio negro, la sombra de una sombra, 
y se hace el tiempo ajeno, […] 
(Van-Halen 2013, 75-76) 

 

 Por su parte, la supresión de tres elementos manriqueños está en el poeta 

manchego Pedro A. González Moreno (Calzada de Calatrava [Ciudad Real, Castilla La 

Mancha], 1960). En su libro La erosión y sus formas, da un paso más allá, porque 

simplifica enormemente el esquema. Solo habla de un único elemento: el mar, como 

                                                             
21 Carmen-Paloma Albalá Hernández (1960-2018) era doctora en Filología por la 

Universidad Complutense de Madrid y bibliotecaria del Cuerpo Facultativo del Estado. 

Durante un tiempo, trabajó en la Biblioteca Nacional de España. Y era la esposa, q.e.p.d., 

del autor de este estudio. 



 

27 

metáfora pura. No hay definiciones, ni equivalencias, ni comparaciones. El mar, a secas, 

es el sujeto que sube al hogar. El poeta supone que le entendemos, porque confía en 

nuestra imaginación literaria. Evidentemente hace referencia a la equivalencia entre el 

mar y la muerte, que tiene la capacidad de subir, como la marea, hasta el desván de 

nuestra casa, la parte más alta y secreta de la vivienda, es decir, de nuestra vida: 

El mar subía a veces hasta mis ventanas 
y dejaba en el alféizar un silencio de huesos profundísimos, 
un miedo de crecer hacia ninguna parte 
o un ansia de retener la lluvia en el encaje 
fugaz de los visillos. 
[…] 
El mar subía a veces 
hasta lo más oscuro del desván. 
[…] 
(González Moreno 2007, 80) 

  
 El mismo autor, en la serie Calendario de sombras amplía la metáfora, donde 

vemos una contraposición de la palabra vida y, enfrente, no la palabra mar, sino la 
referencia a este, con varias adiciones, mediante varias palabras del ámbito semántico 
marítimo, como acantilado, orilla, barcos, hundirse, que nos anuncian el destino de 
todos nosotros: 
 

[…] 
Todo eso que llamábamos las cosas 
 y no eran nada más que la costumbre 
 de reinventar la vida en cada gesto; 
 todo eso que siempre 
 nosotros preferíamos contemplar a distancia 
 como si nada nos perteneciera, 
 como quien ve, desde un acantilado, 
 unos barcos hundiéndose a lo lejos. 
 Y uno tras otro vimos 
 (desde la orilla equivocada siempre) 
 hundirse muchos barcos 
 sin saber que nosotros, 
 muy lentamente, íbamos 
 hundiéndonos con ellos. 

 (González Moreno 2007, 115)   
 
 La misma idea de hundimiento o de naufragio en el mar aparece en este poema 

del poeta y sacerdote Teodoro Rubio (Peñaranda de Duero [Burgos, Castilla y León], 

1958 – Madrid, 2025): 

Está frente a nosotros como un náufrago 
que se agarra al extremo del cansancio 
y escupe una sonrisa entre las olas 
después de ser salvado. 



 

28 

Los fragmentos de voz se desvanecen 
en este espacio líquido de sombras 
que conjuga los verbos sin raíces 
y desnuda a los versos de sus sílabas; 
pero estás frente al mar, junto a nosotros, 
subiendo los peldaños del crepúsculo 
en un vuelo de pájaros-arcángeles 
en vísperas del rayo que despierte 
por siempre, nuestros ojos. 
(Rubio 2006, 36-37) 

 
 Aquí, el poeta nos presenta a un hombre en los últimos momentos de su vida, al 
borde de la muerte, es decir, «frente al mar, junto a nosotros».  
 
 Al igual que Teodoro Rubio, el poeta y farmacéutico de origen burgalés José Félix 
Olalla (n. Madrid, 1956), presidente de la Asociación Española de Farmacéuticos de 
Letras y Artes (AEFLA), forma parte del movimiento interiorista, creado por el académico 
dominicano Bruno Rosario Candelier. En su nuevo libro, titulado Concatenaciones, el 
poeta nos muestra su sufrimiento por la muerte del «árbol joven», en un hospital tras 
146 días: 
 
 OCTAVA CONCATENACIÓN. LA CRISÁLIDA. 15 DE JULIO DE 2020. 

 
[…] 
2 
Salir del hospital 
con la sensación de haber sido derrotados, 
el partido que se decidió en el tie break, 
el árbol joven despojado de las ramas 
y presentir entonces el naufragio 
tras ciento cuarenta y seis días 
sin titubeos. 
(Olalla, Concatenaciones 2024, 110) 

 
 Más adelante, nos dice que «la octava concatenación está dedicada a Currita y 

José, padres de Ignacio, que nos enseñaron a recibir en consuelo de Aquel que nos 
sostiene» (Olalla 2024, 115). Nos revela así una parte de la secreta narratividad del 
poema. Sabemos, por otra parte, que nos está hablando de sus sobrinos y que el finado 
era hijo de estos, es decir, sobrino nieto del autor. 

  
 Como puede observarse, José Félix Olalla, como otros autores, utiliza la metáfora 

pura (B en lugar de A) para referirse a la muerte: naufragio en lugar de muerte. Es decir, 

no utiliza la mar, sino el naufragio, en una transformación interesantísima de la 

metáfora manriqueña.  

 La fuerza expresiva del fragmento que reproduzco se percibe también en los dos 

participios, derrotados y despojado, ambos con carga semántica negativa; y en el 



 

29 

sustantivo sensación y el verbo presentir, que aluden a nuestros sentimientos. Digo 

nuestros, porque el poema introduce un plural gramatical que alude a la preocupación 

de toda la familia y allegados. Nótese la secuencia verbal que nos ofrece Olalla: salir, ser 

derrotado, ser despojado, presentir, naufragar. Además, el título del poema «La 

crisálida» es otra metáfora, porque significa el estado del gusano de seda después haber 

sido larva y antes de transformarse en mariposa. Así, la palabra crisálida nos sugiere la 

metamorfosis de la mariposa que empieza a volar… o del joven que vuela hacia la otra 

vida. 

 Por otra parte, la identificación total entre el mar y la muerte, en un mismo verso, 

aparece en la poesía del escritor catalán Carles Duarte (n. Barcelona [Cataluña], 1959), 

en el libro Naufragis, cuyo título ya nos indica, como en los casos anteriores, que el 

naufragio es el momento de morir. Veamos unos versos de esta composición que nos 

ofrece el autor en un texto bilingüe, en catalán y en francés: 

[...] Hom pot imaginar-se en el silenci, 
sentir la mar, la mort que avança, 
palpitació del món al cor de l’alba  [...] 

  

[…] 
On peut s’imaginer dans le silence, 
on peut écouter la mer, la mort qui avance, 
le battement du monde au cœur de l’aube,[…] 
(Duarte i Montserrat 2019, 15-16) 
 

 Mi traducción es la siguiente: 

 

 Podemos imaginarnos en el silencio,  

 sentir la mar, la muerte que avanza,  

 palpitación del mundo en el corazón del alba. 

 

 El poeta consigue un bonito efecto sonoro al situar juntos ambos sintagmas, en 

las dos lenguas: en catalán «la mar, la mort» y en francés «la mer, la mort». La metáfora 

simple es clara, con el esquema de metáfora simple A es B: ‘la muerte que avanza es la 

mar’. 

 En Arvad, otro libro de Carles Duarte, sobresale un poema, centrado en el mar, 

símbolo de la muerte, que resulta ser un «mar benévolo». En este caso, la edición es 

bilingüe en castellano y catalán: 

VENCIDO 
 
Un salvaje mar pasea a veces 
a la muerte sobre la nave a rachas de viento. 
[…] 
Sabiéndome vencido, 
el mar, benévolo, 



 

30 

pospone la sentencia. 
Nuevos ponientes me aguardan. 
 
VENÇUT 
 

De vegades el mar es torna feréstec  
i es passeja la mort a cops de vent Dalt de la nau. 
[...] 
Em sé vençut,  
però el mar benèvol  
ajorna la sentència. 
M’esperen nous ponents. 
(Duarte 2016, 52-53) 

 

 Por otra parte, una variación de la metáfora es hablar de los muertos, en lugar 

de la muerte o el morir. Es una concreción muy interesante, porque se centra en las 

personas. Nos la ofrece la también autora catalana Susanna Rafart (n. Ripoll [Barcelona, 

Cataluña], 1962) en su libro L’ombra desigual, es decir, ‘La sombra desigual’. En el poema 

«En la profunda onada» (‘en la profunda ola’), vemos estos versos: 

Pel mar van els asfòdels dels meus morts, 

fa temps que han oblidat la seva gana. […] 

(Rafart y Oliván 2023, 62) 

 Esta es la traducción al castellano: 

Por el mar van los asfódelos de mis muertos, 

hace tiempo que han olvidado su apetito. […] 

 

 El mar como sinónimo de muerte o de morir y, al mismo tiempo, morir como 

sinónimo de nacer para una nueva vida aparece en un poema del escritor y periodista 

Javier Lostalé (n. Madrid, 1942). En su libro titulado Azul relente leemos estos versos, 

con el mar como protagonista, con varias palabras marinas (anclar, flotante, mojado): 

EL MAR 
 
El mar no se explica. 
Está para que lleguemos 
y desnudos sintamos un frío a lo lejos, 
como si estuviésemos a punto de morir o nacer. 
No es hora de preguntar por nada o por nadie. 
Es hora de quedarse quietos, 
de anclar en el fondo de los cuerpos 
y comprobar el desamparo de unos ojos casi tranquilos, 
flotantes en la luz mojada. 
[…] 
El mar, el mar. Ese hondo miedo 



 

31 

ese grito solo, acabado en sí mismo, 
que no nos comprende. 
(Lostalé 2014, 33-34) 

 

 Por otra parte, encontramos una nueva transformación en la poesía de la 

catedrática de la Universidad de Cádiz, Aurora Salvador Rosa (n. Granada [Andalucía]). 

La contraposición ya no es solamente vivir («estar vivo») /morir, sino también 

nacer/morir. Y anuncia el final de todo, la muerte total: «Por morir, morirán hasta los 

mares». Es un verso conclusivo de un gran logro expresivo, que no solamente une morir 

con mar, sino que le añade el plural gramatical que estaba en el original «ríos», pero no 

en «la mar» manriqueña. Esto aparece en un sonoro soneto dedicado a su padre, 

Gregorio Salvador, que era uno de los grandes maestros de la filología: 

SER 
 
¿Cuánto tiempo nos queda? No sabemos, 
nadie tiene seguro un solo día, 
estar vivo no ofrece garantía: 
alientas hoy, mañana ya veremos. 
 
Nacer, morir, y entre los dos extremos 
placer, dolor, tristeza y alegría, 
ir y venir del ansia a la agonía: 
ganar, después perder lo que tenemos. 
 
Mas a pesar de todos los pesares 
tanta precariedad no nos asusta: 
solo importa el presente, no el futuro. 
 
Por morir, morirán hasta los mares. 
La luz se deshará, pero nos gusta 
ser terca luz, lanzada hacia lo oscuro. 
(Salvador Rosa 2010, 66) 

 
El mar como realidad física y el mar como metáfora cargada de simbolismo están 

unidos en un poema del profesor y escritor vasco Jon Juaristi (n. Bilbao [Vizcaya, País 
Vasco], 1951), catedrático de Literatura de la Universidad de Alcalá y director que fue 
del Instituto Cervantes y de la Biblioteca Nacional. En su libro Sonetos de la patria oscura  
aparece un poema que está dedicado a una antigua amiga ya fallecida. En él podemos 
leer las palabras vida, morir («murió») y mar. Vida y muerte como realidades 
contrapuestas, mientras que el mar se presenta como doble realidad: material y 
metafórica:  

 
[…] Nos casamos con otros. Tal vez así perdimos 
lo mejor de la vida. Quién sabe. Hubo una noche 
en que ambos acordamos que pudo ser distinto 



 

32 

el rumbo de esta historia de culpa y cobardía. 
Se quitó el pasador de su cabello oscuro 
y me lo dio al marchar, y nunca volví a verla. 
Murió. No lo he sabido hasta esta tarde misma, 
varios años después, en su pequeño pueblo 
y frente a la serena desolación del mar. […] 
(Juaristi 2018, 87) 

 

 El último verso merece una atención especial.  ¿A qué se refiere Juaristi cuando 

dice que se encuentra frente «a la serena desolación del mar»? La afirmación, en el verso 

anterior, de que está «en su pequeño pueblo» denota con rotundidad que nos habla de 

un lugar de la costa. Por su origen, intuimos que se trata de la costa del mar Cantábrico, 

del País Vasco22. Ahora bien, más allá de la denotación directa, encontramos en el mar 

la referencia a la muerte según la metáfora manriqueña. Es un poema de nostalgia por 

la pérdida de una persona ahora recordada. El poema nos presenta palabras de 

contenido semántico negativo: culpa, cobardía, nunca, desolación; y de significado 

cromático sombrío: noche, oscuro.  

 Al mismo tiempo, la bella expresión «serena desolación» resulta ser más bien un 

oxímoron23, puesto que es difícil que la desolación –desolar significa «angustiarse con 

extremo»– sea serena –«sin turbación física o moral»24–.  

 Se trata de un poema sin rima, «como una sola estrofa, disimulando un tanto al 

ojo su condición de soneto», como indicó Rodrigo Olay Valdés en el estudio sobre la 

obra de Juaristi (Juaristi 2018, 39). 

 El mismo doble sentido del mar real y del mar simbólico aparece en un poema 

del escritor y crítico Juan Manuel Bonet (n. París [Francia], 1953), que fue director del 

Instituto Cervantes y del Museo Reina Sofía. Según explica el propio autor, el poema 

titulado «Entierro al noroeste» está «inspirado en una foto del de José María 

Castroviejo, en 1983», que era un escritor, periodista y profesor que murió ese año en 

el municipio de Moaña (Pontevedra), situado en la ría de Vigo:    

[…] junto a su mar con islas 
sumergidas, le dan tierra. 
Otra navegación comienza. 
(Bonet 2015, 79) 

 

                                                             
22 Tuve ocasión de hablar personalmente con el autor sobre este poema y me 

confirmó que estaba realmente en un pueblo vasco frente al mar, en aquel momento. 
23 «Combinación, en una misma estructura sintáctica, de dos palabras o 

expresiones de significado opuesto que originan un nuevo sentido, como en un silencio 

atronador». Diccionario de la Lengua Española, s.v. oxímoron. https://dle.rae.es/ 

[Consultado 22 octubre 2025]. 
24 Ídem, s.v. desolación, desolar y sereno, na. https://dle.rae.es/ [Consultado 22 

octubre 2025]. 

https://dle.rae.es/
https://dle.rae.es/


 
33 

 Entendemos, por lo tanto, que se trata de un entierro en la costa gallega, frente 

al océano Atlántico. Vemos en estos versos de Juan Manuel Bonet la contraposición 

entre las palabras mar y tierra, con la aparición de las islas como un punto intermedio.  

 Además, es muy importante subrayar que en este poema nos encontramos con 

una nueva metáfora marítima de enorme interés, que vemos también en otros autores: 

la navegación con el significado de ‘vida’. «Otra navegación comienza», ‘otra vida 

comienza’, nos dice Bonet para referirse a la muerte.  

 En este sentido, si navegar es ‘vivir’, hundirse o naufragar es ‘morir’. La metáfora 

de la navegación tiene su correspondencia con la idea, frecuente en nuestros poetas, 

del naufragio como el fallecimiento de una persona. En realidad, podemos considerar 

que hay también una doble metonimia (causa-efecto): el mar es la causa del naufragio 

y el naufragio es la causa de la muerte. Nuevamente, se identifican mar y muerte. 

 En nuestra imaginación poética, si el mar es la muerte –la muerte eterna–, la vida 

tiene que ser navegar sobre ella, es decir, sobrevivir frente a las adversidades; y, en 

consecuencia, el hecho en sí de morirse es naufragar o hundirse.  

 Como ya he dicho, las metáforas tienen un papel importante en la psicología de 

las personas y en la psicoterapia. Mi padre, Pedro Rodríguez-Ponga y Ruiz de Salazar 

(Madrid, 1913 -Madrid, 2012), que, entre otras ocupaciones, era psicólogo –licenciado 

en Psicología– y poeta, decía con frecuencia que «vivir es navegar» y regalaba con gusto 

barquitos de adorno a sus consultantes y parientes. 

 Estamos, por tanto, ante una transformación del conjunto cuatripartito 

manriqueño, con la aparición de otro conjunto metafórico cuatripartito, expresado 

ahora mediante verbos: 

(1) Vivir, sobrevivir   (2) Navegar 

(3) Morir       (4) Naufragar, hundirse 

 

 La misma idea se repite en la escritora y periodista de origen argentino –y 

afincada en Madrid– Matilda Gini Barnatán (n. Argentina). Escribe en judeoespañol25 en 

el libro La ija i la madre como la unya i la karne: Poesía sefardí contemporánea, obra 

realizada junto a su hija Viviana Rajel Barnatán. Leemos un bonito poema en el que dice: 

LA ALMA KE NAVEGA 
Mi alma navega en una vieja nave 

ke no save onde va i onde me yeva. 

Peshes bizarros me tokan i se aleshan 
i me arrodean kantes de plateadas sirenas. 
[…] 

(Gini Barnatán y Barnatán 2008, 13) 

                                                             
25 La autora utiliza el judeoespañol o sefardí en la variedad de la isla de Rodas 

(Grecia), que aprendió de su abuela. 



 

34 

 

Esta es la traducción: 

 

EL ALMA QUE NAVEGA 

Mi alma navega en una vieja nave 

que no sabe dónde va y dónde me lleva. 

Peces extraños me tocan y se alejan  

y me rodean cantos de plateadas sirenas.  

 

 Está claro que navegar y nave son referencias a la vida, a la evolución vital de la 

persona. El vocabulario marino (peces, sirenas) añade vitalidad a la metáfora. 

 

 Por su parte, la escritora Ana Isabel Ballesteros (n. Madrid, 1967), investigadora 

y catedrática de Literatura de la Universidad San Pablo CEU (Madrid), escribe con la 

misma idea metafórica de la nave, en su libro Confín de medianoche, contraponiendo 

directamente vivir y morir: 

 

[…] Vivir 

saltando en los andamios de una nave 

sin fecha ni destino 

y sostenerse en un confín de medianoche; 

 

vivir 

como quien traza un infinito en cada mapa. 

 

Y ¡morir! 

Como muere el cohete que derrama 

colores encintados. 

(Ballesteros Dorado 2020, 48) 

 

 En este poema de Ana Isabel Ballesteros, la palabra nave alude a la vida de una 

persona, pero percibo el matiz de que, al usar una palabra marítima, quiere referirse a 

la vida que se desenvuelve por encima de la muerte, es decir, por encima del mar. La 

idea de la vida como viaje, en concreto como una navegación, se refuerza con los 

sustantivos destino, confín, mapa.  

 El mar real y el metafórico están nuevamente reunidos en un poema del gestor 

cultural, poeta y traductor Abel Murcia (n. Vilanova i la Geltrú [Barcelona, Cataluña], 

1961). Intuimos el doble sentido de «un mar dormido». Nos habla en el libro 

Transhumante, en un poema muy breve, sobre el mar, el horizonte azul, el cielo, el agua. 

Y habla también de dormir y de sueños. Intuimos la imagen real del mar en calma… y de 

la muerte que vela nuestro último sueño: 

de madrugada 



 

35 

un horizonte azul 
salpica el cielo 
 
salpica el cielo 
en la línea del agua 
un mar dormido 
 
un mar dormido 
horizonte de agua 
vela los sueños 
(Murcia 2018, 41) 

 

 Igualmente, la unión del mar real y del mar simbólico también está en un poema 

del catedrático de Geografía de la Universidad de Castilla La Mancha y escritor –afincado 

en Ciudad Real– Félix Pillet Capdepón (n. Alicante [Comunidad Valenciana], 1948). Está 

dedicado a su amigo poeta José Luis Gallego. Cuando nos dice en sus versos «y el mar 

enfrente», comprendemos el doble uso del mar como realidad y como simbolismo de la 

muerte. Realmente, el autor se refiere, porque nos lo dice expresamente en sus versos, 

al pueblo de El Campello (Alicante) y, por lo tanto, al mar Mediterráneo. Si seguimos la 

metáfora transformada de Juan Van Halen que vimos anteriormente –«la vida es solo 

arena de una playa»–, resulta que «esta arena de Campello» hace referencia no solo a 

un lugar geográfico concreto, en ese pueblo costero de la España mediterránea, sino a 

la vida en sí, en la que ambos poetas vivieron su amistad.  

ELEGÍA 

Tengo los ojos húmedos  

y el mar enfrente  

una gota de lágrima  

me abre un hueco  

en esta arena de Campello  

por donde encontrarte  

un día te escribí un poema  

lo conociste 

hoy  

lo saco arrugado  

buscándote  

...cuando el aire  

condenado a pena de muerte 

 (Pillet 2019, 57) 

 

 Ahora bien, en otros casos, el mar no es solo el lugar de destino: es también el 

lugar del regreso. ¿Puede regresar uno del mar, es decir, de la muerte? La poeta 



 

36 

valenciana que firma como Cristina Deklan 26, en su libro La lógica del agua, nos lo dice 

en sus dos lenguas: 

EL AMOR DE UN ADIÓS 
He soñado despierto que te veía regresar por el mar y no 
venías. 
Mi corazón ha mudado al sufrimiento, 
que sigue y sigue hasta reventar en agonía. 
[…] 
(Deklan 2021, 88) 

 

L’AMOR D’UN ADÉU 
He somniat despert que et veia tornar pel mar i no venies. 
El meu cor ha mudat al sofriment, 
que segueix i segueix fins a rebentar en agonia.  
[...] 
(Deklan 2021, 176) 

 

 Para terminar, incluyo en este estudio al gran poeta y filólogo –y director que fue 

de varios centros del Instituto Cervantes en el mundo–, Julio Martínez Mesanza (n. 

Madrid, 1955), que obtuvo el Premio Nacional de Poesía. Escojo dos poemas magníficos, 

en los que aparece repetidamente el mar: 

ESTOY SOLO EN UN MAR 
Estoy solo en un mar que Dios no mira, 
un mar que ya no es mar, un mar inmóvil, 
en un barco sin velas, que se pudre, 
y no hay viento y no hay olas y no hay tiempo. 
(Martínez Mesanza 2007, 14)27  

 
 El mar tiene aquí, aunque sea parcialmente, un sentido metafórico que es una 

continuación de la metáfora manriqueña. Desde luego, percibimos que «un mar inmóvil, 

en un barco sin velas, que se pudre» es una descripción poética de la muerte. El 

vocabulario marítimo –barco, velas, olas, viento– desarrolla la metáfora y le añade 

fuerza. Escrito en cuidados endecasílabos, tan propios de los poemas mesancianos, 

tiene un «verso final, negativo y musical, rítmico y desesperado» (Rodríguez-Ponga 2023 

, 75). El propio autor confirma que «naturalmente, aparece Manrique» cuando está  

mencionado el mar y que, en cuanto a la interpretación del verso citado, 

«indudablemente no hay otra que la muerte»28. 

                                                             
26 Cristina Deklan es el seudónimo de Cristina Peris García. Es autora de varios 

libros. Escribe en castellano (español) y valenciano (catalán). 
27 Reproducido en (Martínez Mesanza, Soy en mayo. Antología, 1982-2006 2007, 149) 

28 Palabras del propio autor, en conversación telefónica (27/10/2025), que me 

confirma el sentido manriqueño de la metáfora del mar de este poema suyo. Sin embargo, 

también me añade un dato muy interesante: la «inspiración inmediata» de este poema es 



 

37 

 Finalmente, hay un poema de Julio Martínez Mesanza en el que se combinan los 

significados físico y metafórico del mar, a partir de la advocación de la Virgen María 

como Stella Maris, Estrella del Mar. Como es sabido, en muchos lugares costeros en todo 

el mundo y entre los marineros, la Virgen29 es considerada como la estrella que guía a 

los navegantes en medio del mar y sus turbulencias. Tomo este poema, titulado 

precisamente «Stella Maris», de la antología preparada por José Julio Cabanillas y 

Carmelo Guillén Acosta, titulada Nuestra Señora en la poesía española actual: 

STELLA MARIS 
Guía, estrella del mar y de la Gracia, 
al puerto de tu amor la triste nave 
desnortada de nuestro orgullo y ponla 
lejos del remolino de las leyes. 
(Cabanillas y Guillén Acosta 2021, 69) 

 

 En este poema, el referente –la denotación directa– es el mar físico en el que 

navegan los marineros y pescadores, que piden la protección de la Virgen. Además, hay 

referentes metafóricos que enlazan con la tradición manriqueña, pero con nuevas 

metáforas. Más arriba habíamos visto la navegación como equivalencia de la vida, pero 

ahora nos encontramos con el puerto como destino final, es decir, la vida más allá de la 

muerte. 

 En efecto, Mesanza me confirma30 que «la triste nave desnortada» representa 

«la vida de cada cual» y el «puerto de tu amor es la gloria, la salvación». Tenemos por 

tanto varios tropos: hay una metonimia, por la relación causa-efecto, cuando habla de 

nave como equivalente a navegación, que ya de por sí, como equivalente a vida, es una 

metáfora; y, en el caso de la palabra puerto, encontramos otra metáfora. Obsérvense 

también en este poema las oposiciones Gracia/leyes, Guía/desnortada, amor/orgullo. 

 

5. Conclusiones 

 En este trabajo hemos visto poemas y fragmentos de diecinueve poetas 

españoles, que han publicado sus libros en este primer cuarto del siglo XXI: Ana Rosa 

Carazo, José Manuel Caballero Bonald, Beatriz Hernanz, Juan Van Halen, Pedro A. 

González Moreno, Teodoro Rubio, José Félix Olalla, Carles Duarte, Jon Juaristi, Juan 

Manuel Bonet, Javier Lostalé, Aurora Salvador, Abel Murcia, Félix Pillet Capdepón, 

Cristina Deklan, Susanna Rafart, Matilda Gini Barnatán, Ana Isabel Ballesteros y Julio 

Martínez Mesanza. He conocido y tratado personalmente a muchos de estos autores. 

                                                             
la Balada del viejo marinero (The Rime of the Ancient Mariner) del poeta inglés Samuel 

T. Coleridge (1798).  
29 También es advocación marinera muy popular la Virgen del del Carmen. 
30 En la conversación telefónica citada. 



 38 

 Las metáforas manriqueñas ríos/vida, mar/morir forman un conjunto 

cuatripartito que está presente en la poesía actual. Hay poetas que recogen tres 

elementos, otros dos, otros solo uno. Aparecen estas metáforas en poemas escritos 

tanto por hombres como por mujeres; y en varias lenguas: español, catalán (y 

valenciano) y judeoespañol. 

 Algunos autores mantienen la metáfora simple (A es B), por ejemplo, en los 

versos «la mar, la muerte que avanza», de Carles Duarte, o en el «río alegre de su vida», 

de Ana Rosa Carazo. 

 La metáfora compleja o pura (B en lugar de A) aparece en otros casos, como en 

el verso «El mar subía a veces hasta mis ventanas», de Pedro Antonio González Moreno; 

o en «El mar no se explica», de Javier Lostalé.  

 La coincidencia de referentes, es decir, el mar real y el mar metafórico, están, 

por ejemplo, en los versos «frente a la serena desolación del mar», de Jon Juaristi, que 

habla del mar Cantábrico; y en «el mar enfrente», de Félix Pillet, referido al mar 

Mediterráneo. 

 En otros casos, vemos desarrollos de la metáfora manriqueña, con la ampliación 

del vocabulario marítimo: «un mar inmóvil, en un barco sin velas, que se pudre», de Julio 

Martínez Mesanza; y «los marítimos albergues», de Caballero Bonald. En el conjunto de 

autores, leemos palabras como acantilado, orilla, barcos, nave, navegar, naufragio, 

hundirse, peces, sirenas, caracolas, puerto, playa, etc., que enriquecen los matices 

metafóricos. 

 La metáfora manriqueña se transforma de tal manera que surgen nuevas 

metáforas, también de inspiración marina: por ejemplo, los versos «La vida es solo arena 

de una playa», de Juan Van Halen; y «Otra navegación comienza», de Juan Manuel 

Bonet. Arena de playa y navegación pasan a ser equivalentes de vida. En este sentido, 

navegar es ‘vivir’ y hundirse o naufragar es ‘morir’. Además, al morir, empieza otra 

navegación y, por lo tanto, el mar también puede ser equivalente a ‘nacer’. 

 En algunos de estos poemas y autores, sabemos a quién van dedicados o cuál fue 

la situación que motivó su escritura. En otros casos, sencillamente no lo sabemos. La 

poeta Beatriz Hernanz, nos dice que «la poesía tiene que tener su secreta narratividad», 

porque responde, como poesía lírica, a las vivencias del propio autor y no solo a unas 

formas de expresión externa31. 

 Para terminar, como conclusiones finales, quiero subrayar dos cuestiones que 

confío que hayan quedado suficientemente reflejadas en estas páginas: en primer lugar, 

entre los poetas españoles actuales hay numerosos poemas que hablan de la muerte y 

del duelo; y, en segundo lugar, las metáforas creadas por Jorge Manrique en el siglo XV 

–«Nuestras vidas son los ríos / que van a dar en la mar, / qu’es el morir»– siguen vivas y 

son, con frecuencia, fuentes de inspiración poética en este primer cuarto del siglo XXI. 

                                                             
31 Comunicación personal, 8 de marzo de 2023. 



 

39 

 El acierto de Jorge Manrique con su creación poética responde a lo que nos dice 

Bruno Rosario Candelier: «Hay verdades poéticas que son verdades metafísicas o 

verdades de vida que intuimos. Son verdades que podemos producir inspiradas en 

nuestra propia percepción de las cosas. Las grandes obras contienen verdades 

profundas» (Rosario Candelier 2012, 121). Las Coplas a la muerte de su padre son una 

de esas grandes obras, que con justicia llamamos clásicas. Su influencia sigue viva. 

 

 

6. Bibliografía 

Bibliografía 

Albalá, Alfonso. Poesía completa 1924-1973. Editado por Paloma Albalá, Gracia Albalá, María 

José Albalá y Manuel Alvar (prólogo). Mérida (España), España: Editora Regional de 

Extremadura, 2014. 

Álvarez Martínez, Mª Ángeles. Formas de contenido literarias de un tema manriqueño. La 

Laguna: Universidad de La Laguna, 1984. 

Asís, María Dolores de. Antología de poetas españoles contemporáneos. Tomo 2º: 1936-1970. 

Madrid: Narcea, 1983. 

Ballesteros Dorado, Ana Isabel. Confín de medianoche. Madrid: Pigmalión (Pigmalión Poesía), 

2020. 

Barbero, Miguel Ángel. «La metáfora como herramienta lingüística para la resiliencia.» En 

Educación, lenguaje y resiliencia: reflexiones, estrategias y retos actuales, editado por 

Marcin Kazmierczak, Cintia Carreira Zafra y María Teresa Signes, 295-310. Valencia: 

Tirant Lo Blanch, 2022. 

Bonet, Juan Manuel. Vía Labirinto. Poesía (1978-2015). Granada: La Veleta, Editorial Comares, 

2015. 

Bustos Pardo Manuel de Villena, Íñigo María. Hilos de luz en lo inefable (lenguaje, palabra y 

Verdad). Madrid: [Bustos], 2021. 

Caballero Bonald, José Manuel. Sombras le avisaron. Antología poética 1952-2012. Madrid & 

Alcalá de Henares: Fondo de Cultura Económica & Universidad de Alcalá, 2013. 

Cabanillas, José Julio, y Carmelo Guillén Acosta. Antología. Nuestra Señora en la poesía española 

actual. Madrid: San Pablo, 2021. 

Carreira Zafra, Cintia. Literatura y mímesis: fundamentos para una educación del carácter. 

Octaedro, 2020. 

Casado Velarde, Manuel. Más poesía y menos Prozac. Madrid: Ediciones Rialp, 2022. 

Deklan, Cristina. La lógica del agua. Almería: Círculo Rojo, 2021. 

Duarte i Montserrat, Carles. Naufragis. Valencia: Tres i Quatre (Poesia 3i4), 2019. 

Duarte, Carles. Arvad. Traducido por Rosa Lentini. Montblanc (Tarragona): Igitur, 2016. 



 

40 

Fernández Barrajón, Alejandro. El don de la alegría. Boadilla del Monte (Madrid): PPC, 2022. 

Garrido Gallardo, Miguel Ángel (dir.), ed. El lenguaje literario. Vocabulario crítico. Madrid: 

Síntesis, 2009. 

Garrido, Miguel Ángel. Nueva introducción a la teoría de la literatura. Síntesis, 2000. 

Gini Barnatán, Matilda, y Viviana Rajel Barnatán. La ija i la madre como la unya i la karne: Poesía 

sefardí contemporánea. Madrid: Ibersaf (CD con acompañamiento musical de Darío 

Meta Barnatán), 2008. 

González Moreno, Pedro A. La erosión y sus formas (Antología 1986-2006). Prólogo de Francico 

Gómez-Porro. Madrid: Vitruvio, 2007. 

Hernanz Angulo, Beatriz. Cenizas solares (Cuaderno siciliano). Oviedo: Ars Poética (Entre 

Acacias), 2024. 

Hoster-Cabo, Beatriz, y Miguel López-Verdejo, . Nuevas perspectivas para la didáctica de la 

poesía en Educación Infantil y Primaria. Granada: Comares, 2024. 

Juaristi, Jon. Sonetos de la patria oscura [1985-2017]. Editado por Rodrigo Olay Valdés. Sevilla: 

Renacimiento, 2018. 

Kazmierczak, Marcin, María Teresa Signes, y Cintia Carreira Zafra, . Aproximaciones 

interdisciplinares a la resiliencia en la sociedad del siglo XXI. Madrid: Dykinson, 2023. 

Kazmierczak, Marcin, y María Teresa Signes, . Lengua, literatura y práctica educativa. Reflexiones 

actuales sobre la palabra en la educación. Vigo: Academia del Hispanismo, 2016. 

Lázaro Carreter, Fernando. Diccionario de términos filológicos. Madrid: Gredos, 1977 [1ª ed. 

1953]. 

Lostalé, Javier. Azul relente [Antología poética]. Sevilla: Renacimiento, 2014. 

Manrique, Jorge. Poesía. 22ª ed. Editado por Jesús Manuel Alda Tesán. Madrid: Ediciones 

Cátedra (Letras Hispánicas, 38), [Siglo XV] 2004. 

Martínez Mesanza, Julio. Entre el muro y el foso. Madrid-Buenos Aires-Valencia: Pre-Textos (La 

Cruz del Sur), 2007. 

Martínez, Enrique. «The Philospher is Somehow a Lover of Metaphors.» En The Bounds of Myth. 

The Logical Path for Action to Knowledgde, de Gustavo Esparza y Nassim Bravo, 56-82. 

Leiden & Boston: Brill, 2021. 

Murcia, Abel. Transhumante. Granada: Valparaíso Ediciones, 2018. 

Olalla, José Félix. Concatenaciones. Getafe (Madrid): Saint Just Ediciones (Isla de Delos), 2024. 

—. La trama del cielo. Madrid: Vitruvio, 2022. 

Pillet, Félix. Autobiografía. Ciudad Real: Biblioteca de Autores Manchegos & Diputación de 

Ciudad Real, 2019. 

Quilis, Antonio. Métrica española. Barcelona: Ariel, 2000. 

Rafart, Susanna, y Lorenzo Oliván. L'ombra desigual; Partes del fuego. Barcelona: Universitat de 

Barcelona, 2023. 



 

41 

Rodríguez-Ponga y Ruiz de Salazar, Pedro. Poesías. Madrid: Gráficas Dante, 1989. 

Rodríguez-Ponga, Rafael. «Ante la muerte, la palabra nos libera.» Abril, suplemento literario de 

Prensa Ibérica (El Periódico), 2-4 de noviembre de 2023: 13. 

Rodríguez-Ponga, Rafael. «Muerte y belleza en la poesía actual.» En Aproximaciones 

interdisciplinares a la resiliencia en la sociedad del siglo XXI, editado por Marcin 

Kazmierczak, María Teresa Signes y Cintia Carreira Zafra, 247-259. Madrid: Dykinson, 

2023. 

—. Poesía para vencer a la muerte. Madrid: Pigmalión, 2023 . 

—. Volarás: Poemas de dolor y duelo. Madrid: Pigmalión, 2025. 

Rosa Carazo, Ana. A contramuerte. Madrid: SIAL / Fugger Poesía, 2005. 

Rosario Candelier, Bruno. La belleza y el sentido. Teoría de la creación literaria. Santo Domingo 

(República Dominicana): Ateneo Insular, 2012. 

—. Poética interior. Antología del Ateneo Insular. Santiago (República Dominicana): Pontificia 

Universidad Católica Madre y Maestra (PUCMM), 1992. 

Rubio, Teodoro. Tu mano todo el día. Madrid: Fundación Fernando Rielo, 2006. 

Salvador Rosa, Aurora. Sonetos intransferibles. Madrid: Sial / Fugger Poesía, 2010. 

Törneke, Niklas. La metáfora en la práctica. Una guía profesional para usar la ciencia del 

lenguaje en Psicoterapia. Editado por Miguel Ángel Barbero Barrios. Traducido por Ana 

Gil Luciano. Úbeda (Jaén): Didacbook & MICPSY Publicaciones, 2020. 

Tusón, Vicente. La poesía española de nuestro tiempo. Madrid: Anaya, 1990. 

Van-Halen, Juan. Bajo otro tiempo. Madrid: Visor Libros (Colección Visor de Poesía, nº 846), 

2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

42 

LA VERÍDICA HISTORIA DE LOS ASCARAZUBI: 

 UNA LEYENDA HISPANOAMERICANA,  

DE LEÓN DAVID 

 

Presentación 

Por Leopoldo Minaya 

   Riqueza lingüística, hondura reflexiva y alto estándar literario son solo tres de los 

atributos que podríamos endosar de entrada a una novela como La verídica historia de 

los Ascarazubi: una leyenda hispanoamericana, del poeta, ensayista, dramaturgo, 

pensador —y ahora connotado novelista— León David. Este autor, fiel a su trayectoria 

de erudición, ironía y amor incondicional por la palabra, nos entrega esta leyenda que se 

nos revela como ejercicio de imaginación histórica y como celebración de la lengua 

castellana. Representa la obra una ficción argumental que en su construcción verbal 

encuentra en la lengua su verdadero territorio y en la memoria —real o ficticia— su razón 

de ser. 

   En esta novela —significativa para las letras hispánicas— León David nos introduce en 

un universo familiar tan improbable como verosímil, en una estirpe que se despliega con 

precisión de archivo y con libertad de fábula. Los Ascarazubi, personajes inventados y, 

sin embargo, ¡tan nuestros, tan reales!, constituyen las lentes deformantes donde se 

reflejan nuestras propias avideces, nuestras debilidades y sueños. La historia de esta 

familia es también la historia de una sociedad, de una clase, de una época, y, en última 

instancia, de la condición humana. Entre los elementos estructurales, resulta la erudición 

del autor el cimiento visible sobre el que se levanta la arquitectura de esta inspirada 

narración. 

   La prosa davidiana es densa, deliberadamente morosa en sus descripciones, con un 

léxico que pasa, sin inmutarse, del registro culto a la picardía coloquial, y que revela en 

cada frase el oído especializado de un poeta, de un gran poeta. Sus párrafos están 

construidos con el ritmo de la retórica clásica, y cada inciso y cada digresión cumplen la 

función de amenizar, ampliar o replantear la idea central. Ese compás, tan poco común 

en la narrativa contemporánea, requiere del lector una atención sostenida, pero ofrece a 

cambio una experiencia estética no muy asiduamente alcanzada en la literatura actual del 

ámbito hispanoamericano.  



 

43 

   La verídica historia de los Ascarazubi, por vocación, y por resultado, se suma a las 

grandes novelas hispanoamericanas que parodian la historia, y que reconstruyen el pasado 

al tiempo que lo cuestionan. En su entramado narrativo percibimos reverberaciones de la 

saga genealógica de García Márquez, del elongado estilo cervantino, de la ironía de Roa 

Bastos, de la sátira de Valle-Inclán, y de la puntualidad borgeana para inventar 

documentos, crónicas y linajes.  León David aporta, por su parte, un castellano solar y 

barroco, pulido, cuidado hasta el extremo, que rehúye la neutralidad para entregarse a los 

repliegues y a las resonancias de nuestra lengua madre. 

   La historia de los Ascarazubi combina humor con reflexión filosófica, ensayo y poesía. 

En esta mezcolanza, la ironía hace a la densidad temática digerible y cercana. Los 

personajes son caricaturas y, al mismo tiempo, retratos fieles de las pasiones y miserias 

que mueven a las personas y a las familias. La exageración es aquí un recurso para llegar 

más lejos en la verdad. La novela demuestra que el humor sostenido por el rigor literario 

puede ser un instrumento tan eficaz como el drama para iluminar la naturaleza de la 

condición humana. 

   No pasaremos por alto la construcción del tiempo narrativo, en la novela. Avanza y 

retrocede, como si el autor estuviese hojeando un álbum de fotos antiguas, deteniéndose 

en unas, pasando sobre las otras, comentando en los márgenes y, a veces, inventando las 

imágenes que faltan. Este manejo del tiempo reproduce la forma en que la memoria —y, 

por extensión, la historia— se organiza y se desorganiza. El resultado es un relato vivo, 

en perpetua construcción, donde el lector no es mero espectador pasivo, sino coautor y 

cómplice.  

   El valor literario intrínseco de La verídica historia de los Ascarazubi reside en esa 

conjunción de riqueza expresiva y hondura reflexiva a que hube de referirme al inicio de 

esta modesta ponderación.  ¿Es obra para un lector apresurado?  Es obra para quienes 

buscan en la literatura mucho más que una trama; para quienes entienden que las palabras 

pueden ser tan importantes como los hechos que narran (modelando el aspecto formal). 

Por eso, esta novela, sin aspirar a complacer a todos, dejará una huella profunda en 

quienes sepan entrar en su ritmo y aceptar su juego y su deliberada propensión arcaica. 

   Quienes conocen, como yo, la trayectoria de León David… saben que este libro, más 

que accidente feliz, es fruto demorado de décadas de trabajo intelectual, de lectura 



 

44 

exigente, de inmersión constante en las tradiciones literarias de Occidente y de 

Hispanoamérica. Su obra poética, ensayística y narrativa revela a un autor que ha hecho 

de la palabra su patria y de la cultura su forma de ciudadanía. Con La verídica historia de 

los Ascarazubi, ese compromiso alcanza la ejemplaridad. 

   Sin embargo, esta no es solo la obra de un erudito: es la obra de un contador de historias 

que sabe que todo conocimiento necesita calor humano para hacerse memorable. León no 

escribe desde la torre de marfil, huyendo del mundo vulgar y materialista; escribe desde 

el entorno en que se conversa, se recuerda, se exagera, se inventa. Su novela es también 

acto de hospitalidad, porque abre sus puertas para que entremos y nos quedemos, para 

que hagamos nuestra la memoria de los Ascarazubi como si propia fuese.  

   Más allá de su arquitectura literaria, ahora palpando el fondo, La verídica historia de 

los Ascarazubi se nos antoja celebración del espíritu humano. En sus páginas palpita la 

tensión eterna entre el afán de grandeza y la conciencia de fragilidad que nos constituye, 

tema permanente en la obra de León David. Cada gesto de personaje, cada ambición 

declarada o disimulada, cada derrota asumida con dignidad o con humor, nos recuerda 

que somos criaturas de tiempo y de espacio, de pasiones, de relato maravilloso, y que 

vivimos y nos comprendemos y nos justificamos a través de las historias que contamos 

sobre nosotros. 

   León David (mirada de orfebre, oído de músico) ha podido encontrar, en el hilo de este 

linaje inventado, la resonancia de todas las genealogías probables. Los Ascarazubi no 

existen fuera del libro, lo sabemos, lo entendemos, pero, al cerrar sus páginas, uno siente 

que ha compartido sobremesa con ellos, que ha paseado con ellos en añoso automóvil por 

la República de Flores, o a zancadas por Turupú del Zanjón, la comarca proverbial, como 

Macondo o Comala; que ha escuchado el rumor de las conversaciones nocturnas de estos 

personajes… en la inacabable magia de la ficción sostenida por una verdad emocional. 

   Esta magnífica novela de León David cuenta, recrea, invoca, hace comparecer ante 

nosotros los fantasmas de un mundo que pudo haber sido y que, por eso mismo, “es”. La 

literatura es capaz de dar forma a lo que la historia oficial no registra pura y simplemente, 

o no registra a cabalidad. La memoria es un territorio vivo donde se cruzan la 

imaginación, la nostalgia y el deseo. La verídica historia de los Ascarazubi es obra para 

habitar. «Esta no es una novela, sino una gran novela, de enorme belleza y riqueza de 



 

45 

lenguaje, que hace de León David el Cervantes del siglo XXI», opina con propiedad 

Rómulo Rivas, venezolano, actor y director de teatro, opinión que —aun en su 

entusiasmo— traduce con justicia la grandeza que reconocemos en el autor. 

   Paralelamente al hecho de ser lanzamiento editorial del Archivo General de la Nación, 

que tan generosamente ha acogido este texto entre sus publicaciones, este acto es una 

invitación a entrar en un espacio donde la lengua española brilla con todo su esplendor, 

donde la herencia cultural de Hispanoamérica se reconoce, y donde el humor y la 

reflexión se abrazan sin estorbarse. Al presentar hoy este libro, celebramos también el 

oficio de un autor fiel a su vocación y a su estilo, ajeno a modas pasajeras y a 

fastuosidades veleidosas. 

   Quiero resaltar también la atrayente pintura de portada que embellece la obra, a cargo 

de la consumada artista María Aybar —trazos situados entre figuración lírica y 

abstracción paisajística—, que parece evocar un bosque húmedo en tonos azulados, ocres 

y verdosos fundidos en claroscuro atmosférico que tanto refleja misterio como densidad 

espiritual. 

   Que esta obra, La verídica historia de los Ascarazubi, encuentre en cada lector un 

interlocutor apasionado; que encienda en nosotros el deseo de contar historias; que nos 

recuerde que la palabra, cuando se trabaja con la pasión y la devoción de León David, es 

capaz de vencer —o, al menos, lesionar duramente— al inexorable tiempo.  

   Distinguidos asistentes, aquí tienen ustedes un libro que no se agota y a un autor que 

honra con su trabajo la riqueza cultural de nuestra Nación.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

46 

LA POESÍA EN LAS REDES:  

ENTRE EL INSTANTE Y LA PERMANENCIA 

 

Por Plinio Chahín 

 

 

Queridos Manuel Matos Moquete y Basilio Belliard:  

 

 

He leído con atención sus observaciones sobre el estado actual de la poesía, sobre ese 

desplazamiento del verso hacia los espacios digitales, las redes, los muros instantáneos 

donde el poema parece flotar sin sostén ni contexto. Entiendo su preocupación, su deseo 

de preservar la hondura de la palabra poética, el rigor de la imagen y el silencio que da 

sentido al lenguaje. Pero creo que, a pesar de los riesgos evidentes, algo vital está 

ocurriendo en esa intemperie digital donde hoy se escribe y se lee poesía. Y merece 

pensarse no con el prejuicio de quien teme la pérdida, sino con la apertura de quien 

reconoce que toda forma de comunicación poética ha sido siempre, en esencia, un 

experimento del tiempo. 

 

La poesía en las redes no es la negación de la poesía de los libros, sino su mutación. Lo 

que cambia es el medio, no necesariamente la sensibilidad. En el fondo, lo que las redes 

han hecho es devolver la poesía a su estado primitivo: el de la oralidad, el de la inmediatez 

compartida, el de la emoción transmitida sin intermediarios. Lo que antes pasaba en los 

cafés literarios, en los recitales, en las tertulias o en los márgenes de un cuaderno, hoy 

ocurre en la pantalla de un teléfono. No se trata, como algunos creen, de un 

empobrecimiento del lenguaje poético, sino de una nueva forma de circulación del deseo 

de decir. 

 

Cierto es que muchas de esas escrituras instantáneas no alcanzan la profundidad o la 

complejidad formal de la poesía de antaño. Pero ¿acaso no ha sido siempre así? En cada 

época, la mayoría de lo que se produce es efímero; solo un fragmento, el más intenso, 

resiste el tiempo. La diferencia es que hoy esa desproporción es visible, pública, 

inmediata. Antes, los malos poemas quedaban en el anonimato de los cuadernos; hoy 

circulan con la misma velocidad que los buenos. Pero la existencia de la mediocridad no 

invalida el fenómeno. Lo que importa es que la palabra poética sigue buscando su cauce, 

aunque sea en el torrente de la pantalla. 

 

He visto en las redes un tipo de poesía que no hubiera sido posible en otro tiempo. Poemas 

breves, casi relámpagos, que condensan una emoción en diez palabras; imágenes que se 

funden con la fotografía, con el dibujo o con la voz; versos que dialogan con la música, 

con la tipografía o con el silencio visual de un fondo blanco. En las redes, la poesía se 

mezcla con el diseño, con la estética del instante. Puede parecer superficial, pero en 

muchos casos hay una profunda conciencia de forma: una comprensión de que el espacio 

digital también impone un ritmo, una respiración, una cadencia distinta. La pantalla es 

hoy la página; el cursor, el nuevo lápiz. 

 

Lo que a veces se confunde con banalidad es, en realidad, la democratización de la 

sensibilidad. Nunca tantas personas habían sentido el impulso de escribir un poema. Y 

aunque muchos de esos textos carezcan de técnica o de rigor, expresan un deseo de 

comunicación poética que no deberíamos despreciar. Las redes han devuelto a la poesía 



 

47 

una función social: la de ser una forma cotidiana de expresión. Han roto el cerco elitista 

que durante años confinó al poema a las librerías, a los suplementos literarios o a los 

círculos de especialistas. Hoy un adolescente en un barrio, una mujer sola en su casa, un 

migrante que escribe desde el aeropuerto, pueden compartir un poema y recibir la 

respuesta de alguien que lo siente, lo comenta o lo transforma. Ese intercambio, aunque 

fugaz, tiene una verdad que no puede negarse. 

 

La trascendencia, entonces, no radica solo en la permanencia material del texto, sino en 

su capacidad de despertar algo en quien lo recibe. La poesía de las redes no busca 

necesariamente la inmortalidad del libro, sino la intensidad del presente. Y eso, aunque 

parezca menor, es profundamente poético. Schiller decía que la belleza es la libertad en 

la apariencia; yo diría que la poesía digital es la libertad en la fugacidad. Cada verso que 

se publica en una red está condenado a desaparecer, a hundirse en el flujo infinito de lo 

inmediato. Pero en ese tránsito deja una huella, una vibración que a veces llega más lejos 

que el libro más cuidadosamente editado. 

 

No niego, sin embargo, los peligros. Las redes también han generado un narcisismo 

poético: la tentación de escribir no para decir, sino para ser visto. Muchos poetas de las 

redes escriben para la aprobación, para el aplauso inmediato del “me gusta”, para esa 

ilusión de reconocimiento que se mide en cifras. Y ahí la poesía se desvirtúa, se convierte 

en una forma de autoafirmación más que de revelación. Lo que debería ser un acto de 

interioridad se transforma en una exposición pública del ego. Pero eso no es culpa del 

medio, sino de una crisis más profunda: la del sentido del arte en una cultura saturada de 

imágenes. Las redes amplifican lo que ya estaba en nosotros. 

 

Lo que me interesa destacar es que, incluso dentro de ese ruido, hay voces que logran 

abrir un espacio de silencio. Poetas que entienden el medio y lo usan con sabiduría: que 

no se adaptan a la velocidad del algoritmo, sino que la subvierten. Que publican un verso 

al día como quien lanza una piedra al agua. Que usan la brevedad no como concesión, 

sino como forma estética. La poesía en las redes no tiene que ser necesariamente 

inmediata; puede ser lenta, puede ser un arte de la interrupción. Algunos poetas, 

conscientes de eso, han convertido su perfil en una especie de cuaderno público, un taller 

abierto donde la escritura se comparte en proceso. Esa exposición del proceso creativo, 

esa transparencia del oficio, también es una nueva dimensión del arte. 

 

Frente a esa poesía digital, la poesía del libro adquiere otro valor. No desaparece; se 

reconfigura. El libro, con su peso y su lentitud, se vuelve un espacio de resistencia, un 

refugio del tiempo. Quien escribe en redes y luego publica un libro realiza un gesto doble: 

el de expandirse y el de recogerse. Son dos movimientos complementarios. La poesía del 

libro no está en guerra con la poesía de las redes; se alimentan mutuamente. Muchas veces 

un verso nacido en el flujo digital encuentra su forma definitiva en la página impresa. El 

tránsito entre ambos espacios —lo efímero y lo permanente— podría ser una de las 

experiencias más ricas de la poesía contemporánea. 

 

A ustedes, Manuel y Basilio, les diría que el desafío no está en oponerse al cambio, sino 

en pensar cómo la poesía puede conservar su verdad en medio de ese ruido. La red no 

destruye la poesía; la obliga a repensarse. Así como la imprenta cambió la forma de leer 

y escribir, así como la radio y la televisión alteraron la percepción de la palabra, las redes 

están redefiniendo el lugar del poeta en la sociedad. Hoy el poeta no es solo quien escribe, 

sino quien crea comunidad, quien comparte, quien dialoga. Y esa apertura no es 



 

48 

necesariamente una pérdida de profundidad; puede ser una ampliación del territorio 

poético. 

 

A veces, cuando leo ciertos poemas digitales —esos que aparecen sin firma, entre 

imágenes y frases sueltas—, siento que la poesía ha vuelto a su estado más libre: el de la 

voz anónima. Ya no importa tanto quién escribe, sino lo que se dice y cómo resuena en 

el otro. Esa disolución del autor, que tanto inquieta a los defensores del canon, podría ser 

una oportunidad para que la poesía vuelva a ser lo que fue en su origen: una palabra 

compartida, sin propiedad. La red, paradójicamente, nos devuelve a la comunidad. 

 

No obstante, el riesgo más grande de esta nueva era poética no es la superficialidad, sino 

el olvido. El exceso de producción y la velocidad del consumo hacen que los poemas 

duren apenas unas horas. Y la poesía, aun cuando se nutre del instante, necesita también 

memoria. Quizás el verdadero desafío sea encontrar formas de archivar, de conservar, de 

traducir esa escritura efímera a una dimensión más duradera. Porque si todo se borra, si 

todo se pierde en el flujo, el lenguaje corre el riesgo de volverse deshabitado. En ese 

sentido, el libro sigue siendo necesario: no como fetiche, sino como espacio de 

persistencia. 

 

Queridos amigos, la poesía en las redes no es un fenómeno menor. Es un síntoma de 

nuestro tiempo, un reflejo de nuestras ansias y de nuestras soledades. En ella se mezclan 

la urgencia y la búsqueda, la exhibición y la confesión, la forma y el desahogo. Pero 

también hay en ella una posibilidad: la de construir un lenguaje nuevo, capaz de habitar 

la inmediatez sin renunciar a la profundidad. Lo que hace falta es discernimiento, mirada 

crítica, acompañamiento estético. Y también humildad: reconocer que la poesía no 

pertenece a nadie, que se reinventa en cada época con las herramientas que tiene.  

 

Por eso, en lugar de condenar la poesía de las redes, prefiero observarla, leerla, incluso 

aprender de ella. Porque, al fin y al cabo, toda verdadera poesía —sea en papel o en 

pantalla— responde al mismo impulso: el de transformar el silencio en presencia. Y si en 

medio del ruido digital alguien logra eso, aunque sea por un segundo, entonces la poesía 

sigue viva. No importa el medio; importa la intensidad del acto. 

 

La red es solo el nuevo espacio del asombro. Y la poesía, como siempre, sigue buscando 

su lugar en el corazón del hombre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

49 

EL PROFESOR ORLANDO ALBA EN ACENTO.COM 

(https://web.facebook.com/photo/?fbid=24936673275975038&set=a.366937136708660

&locale=es_LA) / 5 de noviembre de 2025 

  

Por Manuel Matos Moquete 

 

 

Hay intelectuales, escritores, lingüistas 

e incluso políticos que no pueden dejar 

de ser maestros. Se conocen por la 

irresistible misión de educar. 

 

Ponen sus saberes al servicio de los 

demás. Buscan que sus discursos 

lleguen a su audiencia con precisión, 

concisión y claridad. 

 

Son modestos en el empleo de la 

terminología con la que buscan enseñar 

apartándose de las jergas, galimatías a 

veces, imprescindibles en las áreas 

especializadas. 

 

Conocen y disfrutan la tarea de la divulgación científica. Emplean estrategias didácticas, 

pedagógicas. 

 

 Descubrimos todo eso en los artículos de Orlando Alba en Acento.com. En estos 

sobresalen estos rasgos: regularmente llevan por título una pregunta y se desarrollan con 

base en breves explicaciones y ejemplos. 

 

 Después de la pregunta el maestro procede con una oración simple de carácter 

explicativo. 

 

Luego agrega otras oraciones de ampliación de la primera que la apoyan como 

argumentos junto con ejemplos sencillos apropiados al tópico tratado y ambientados en 

contextos sociolingüísticos. 

 

Con varios ejemplos, aquí nos limitamos a mostrar los dos primeros elementos del sistema 

expositivo del profesor Orlando Alba: la pregunta y la breve explicación inicial. 

 

 1. ¿Por qué las palabras más frecuentes suelen ser más cortas que las menos frecuentes? 

Las unidades muy frecuentes, que aportan menos información, tienden a ser más cortas 

que las poco frecuentes, que son más informativas. 

 

  2. ¿Los cibaeños hablan con la /i/? 

El rasgo lingüístico más emblemático, el que mejor caracteriza la identidad del habla 

popular del Cibao se llama vocalización. 

 

  3. ¿Es verdad que los anglicismos ponen en peligro la integridad del español? 

Orlando Alba. 

https://web.facebook.com/photo/?fbid=24936673275975038&set=a.366937136708660&locale=es_LA
https://web.facebook.com/photo/?fbid=24936673275975038&set=a.366937136708660&locale=es_LA


 

50 

La entrada de nuevos elementos léxicos procedentes del inglés, o de cualquier lengua, no 

implica ningún peligro de alteración del español. 

 

  4. ¿Es cierto que las vocales /i, u/ son débiles y /a, e, o/ son fuertes? 

La ‘fuerza’ de un sonido depende de su intensidad, que es un producto de la amplitud de 

la onda sonora. 

 

  5. ¿Es verdad que el español se pronuncia tal como se escribe? 

En comparación con la del inglés o del francés, la ortografía española es más transparente. 

 

  6. ¿Por qué es incorrecto decir ‘habían muchas personas’? 

El verbo haber tiene dos funciones básicas: auxiliar e impersonal. 

 

  7. ¿Cómo se determina y quién decide lo que es ‘correcto’? 

Las decisiones de la Real Academia Española a la hora de establecer lo que se considera 

correcto suelen ser categóricas y generalmente inapelables en el ámbito escrito. 

 

  8. ¿Es cierto que las palabras que no están en el diccionario no existen y no deben usarse? 

La lengua es un patrimonio de la sociedad que la utiliza, no de un organismo o de una 

corporación. 

 

  9. ¿Las personas cultas hablan la lengua y los analfabetos hablan dialectos de la lengua? 

La concepción del dialecto como una modalidad desviada y vulgar de una lengua ha sido 

superada desde hace tiempo. 

 

  10. ¿Es la lengua escrita superior y más correcta que la lengua hablada? 

Se trata de dos realidades de naturaleza distinta. 

 

  11. ¿Si no existiera la Real Academia, el español se dividiría en lenguas diferentes, como 

sucedió con el latín? 

Es probablemente cierto que el español nunca experimentará una fragmentación como la 

del latín 

 

  12. ¿Es dañino enseñar más de una lengua a los niños durante los primeros años de la 

infancia? 

La respuesta es negativa. 

 

  13, ¿Es el latín una lengua muerta? 

Conviene recordar que un prerrequisito para morir es estar vivo. 

 

  14. ¿Cuál es el nombre más apropiado de la lengua: español o castellano? 

Aunque comenzó su existencia como variedad dialectal de una pequeña zona del norte 

peninsular, en Castilla, el castellano se difundió por toda España y se propagó después a 

gran parte de América. 

 

Ese sistema de pregunta empleado por Orlando Alba consiste en la método de la 

mayéutica que, según el Diccionario de la lengua española, es el “Método socrático con 

que el maestro, mediante preguntas, va haciendo que el discípulo descubra nociones que 

en él estaban latentes.” 

 



 

51 

En el empleo de esa estrategia la idea es educar y, por tanto, no hay en el profesor el deseo 

de impactar a los alumnos desplegando sus conocimientos, sino de incitarlos a encontrar 

las respuestas, instruyendo, enseñando moderadamente. 

 

 Los artículos de este distinguido lingüista en Acento.com --condecorado por el Estado 

dominicano con la Orden de Duarte, Sánchez y Mella, en el grado de Comendador, ex 

catedrático de la PUCMM y de Brigham Young University-- se sitúan en una larga 

tradición en la prensa dominicana que promueve el conocimiento y el buen uso del 

español. 

 

Se inscriben en la línea de Patín Maceo, Max Uribe, Alberto Malagón, Rafael González 

Tirado. 

 

A esos nombres hoy se agregan los de María José Rincón (Diario Libre), Rafael Peralta 

Romero (El Nacional), Fundéu Guzmán Ariza(Acento.com). Menciono solo a los que 

publican artículos de ese tipo de manera consuetudinaria. 

 

Las publicaciones de esos autores son glosas, en general basadas en la perspectiva 

normativa. Se apoyan en la gramática y el diccionario de la Real Academia Española. 

 

No todos responden únicamente a esa perspectiva. Como en la orientación actual de la 

gramática vigente, combinan la orientación prescriptiva y la descriptiva. 

 

 Tienen en común la intención didáctica y pedagógica. La vocación magisterial. 

 

 En los artículos de Orlando Alba encontramos las dos perspectivas, aunque 

predominantemente son de carácter descriptivo y explicativo. 

 

Orlando Alba 

Orlando Alba es un lingüista dominicano, socio de Honor de la Asociación de Lingüística 

y Filología de América Latina, ALFAL, miembro de la Academia de Ciencias de la 

República Dominicana y académico correspondiente de la Academia Dominicana de la 

Lengua. Fue condecorado por el Estado dominicano con la Orden de Duarte, Sánchez y 

Mella, en el grado de Comendador. Ha sido catedrático de la PUCMM y de Brigham 

Young University. Su bibliografía incluye numerosos artículos en revistas especializadas 

y más de una docena de libros que analizan, principalmente, temas relativos al español 

dominicano. Con motivo de su jubilación, un grupo de colegas reconoció su carrera 

académica de más de 40 años con la publicación del libro ‘Estudios de lengua y lingüística 

españolas – Homenaje a Orlando Alba’ (Ed. Peter Lang). 

 

 

 

 

 

 



 

52 

 LA HISTORIA LITERARIA DOMINICANA SE INICIA CON  

LEONOR DE OVANDO EN EL SIGLO XVI 

(https://academia.org.do/2021/09/10/la-historia-literaria-dominicana-se-inicia-con-

leonor-de-ovando-en-el-siglo-xvi/) / 10 de septiembre de 2021 

 

Por Miguel Collado 

  

La historia literaria y la otra historia —la referida a los acontecimientos y hechos 

registrados en el pasado, los cuales nos revelan lo que ha sido el desarrollo de un pueblo, 

de una colectividad humana— caminan parejamente, atravesadas ambas por el imponente 

tiempo y por las acciones del hombre. Del tiempo se nutren; él marca su ritmo. Una nos 

ayuda a explicar la otra. © 2021, Miguel Collado 

«La historia literatura dominicana se inicia con el nombre de Colón…». Con esta mentira 

histórica el historiador literario Joaquín Balaguer emprende su estudio sobre la historia 

literaria dominicana. Incluso le dedica ocho páginas (retrato incluido) a Cristóbal Colón 

abriendo su Historia de la literatura dominicana, ganadora del Premio Nacional de Obras 

Didácticas en 1956, otorgado por la Secretaría de Estado de Educación, Bellas Artes y 

Cultos (SEEBAC). Y analiza, incluso, el estilo literario del navegante aventurero, 

empeñado en demostrar que su afirmación citada responde a una verdad que solo existe 

en su pasión hispanófila: «Si lo que caracteriza el estilo poético es la expresión de las 

ideas por medio de tropos y figuras, ninguno más lleno de poesía que el del Primer 

Almirante. Todo lo describe Colón por medio de imágenes y con lujo de metáforas tan 

precisas como deslumbradoras. […] Su estilo llega a veces al borde de lo patético»⁽¹⁾. 

Esa distorsión en la historia literaria dominicana se ha venido repitiendo por más de un 

siglo: desde que Pedro Henríquez Ureña publicara en 1917 su ensayo «Literatura 

dominicana»⁽²⁾. A partir de sus posteriores y autorizados estudios sobre las letras 

coloniales ha sido constante la difusión en las aulas universitarias y en las escuelas 

públicas del país, la creencia de que los primeros escritores americanos fueron los 

cronistas españoles. ¡Grave error!  El ilustre humanista dominicano —que 

tempranamente también dio muestras de admiración hacia la cultura española— es quien 

por primera vez plantea la tesis de que con Cristóbal Colón se inicia la historia literaria 

dominicana: «El diario de Colón, que conservamos extractado por el padre Las Casas, 

contiene las páginas con que tenemos derecho de abrir nuestra historia literaria, el elogio 

de nuestra isla que comienza: “La Española es maravilla…”»⁽³⁾. Casi veinte años después 

el Maestro de América ratifica casi textualmente su tesis en su ya clásica obra La cultura 

y las letras coloniales en Santo Domingo (1936): «El diario de COLÓN, que conservamos 

extractado por Fray Bartolomé de Las Casas, contiene las páginas con que tenemos 

derecho de abrir nuestra historia literaria, el elogio de nuestra isla…»⁽⁴⁾. 

Henríquez Ureña, para sostener su propuesta, cita fragmentos del diario escrito por el 

Almirante de la mar Océana: Es tierra toda muy alta… Por la tierra dentro muy grandes 

valles, y campiñas, y montañas altíssimas, todo a semejaza de Castilla… Un río no muy 

grande… viene por unas vegas y campiñas, que era maravilla ver su hermosura… (7 de 

diciembre de 1492). La Isla Española… es la más hermosa cosa del mundo… (11 de 

diciembre). Estaban todos los árboles verdes y llenos de fruta, y las yervas todas floridas 

https://academia.org.do/2021/09/10/la-historia-literaria-dominicana-se-inicia-con-leonor-de-ovando-en-el-siglo-xvi/
https://academia.org.do/2021/09/10/la-historia-literaria-dominicana-se-inicia-con-leonor-de-ovando-en-el-siglo-xvi/


 

53 

y muy altas, los caminos muy anchos y buenos; los ayres eran como en abril en Castilla; 

cantava el ruyseñor… Era la mayor du1çura del mundo. Las noches cantavan algunos 

paraxitos suavemente, los grillos y ranas se oían muchas… (13 de diciembre). Y los 

árboles de allí.., eran tan viciosos, que las hojas dexavan de ser verdes, y eran prietas de 

verdura. Esa cosa de maravilla ver aquellos valles, y los ríos, y buenas aguas, y 

las  tierras para pan, para ganados de toda suerte…, para güertas y para todas las cosas 

del mundo qu’el hombre sepa pedir… (16 de diciembre). En toda esta comarca ay 

montañas altíssimas que parecen llegar al cielo.., y todas son verdes, llenas de arboledas, 

que es una cosa de maravilla. Entremedias d’ellas ay vegas muy graciosas… (21 de 

diciembre). En el mundo creo no ay mejor gente ni mejor tierra. Ellos aman a sus 

próximos como a sí mismos, y tienen una habla la más dulce del mundo, y mansa, y 

siempre con risa… (25 de diciembre)⁽⁵⁾. 

Con lo que sí estamos de acuerdo —y que no es una fantasía— es con la descripción que 

Pedro nos ofrece del ambiente cultural y literario que existía en ese momento histórico, 

casi inmediatamente posterior al descubrimiento en la isla Española:  Había muchos 

poetas en la colonia, según atestiguan Juan de Castellanos, Méndez Nieto, Tirso de 

Molina. Desde temprano se escribió, en latín como en español. Y desde temprano se hizo 

teatro. Gran número de hombres ilustrados residieron allí, particularmente en el siglo 

XVI: teólogos y juristas, médicos y gramáticos, cronistas y poetas. Entre ellos, dos de los 

historiadores esenciales de la conquista: Las Casas y Oviedo; dos de los grandes poetas 

de los siglos de oro: Tirso y Valbuena, uno de los grandes predicadores: Fray Alonso de 

Cabrera; uno de los mejores naturalistas: el P. José de Acosta; escritores estimables 

como Micael de Carvajal, Alonso de Zorita, Eugenio de Salazar. Hubo escritores de alta 

calidad, como el arzobispo Carvajal y Rivera, que se nos revelan a medias, en cartas y 

no en libros. Cuál más, cuál menos, todos escriben —todos los que tienen letras— en la 

España de entonces: la literatura “es fenómeno verdaderamente colectivo, —dice 

Altamira—, en que participa la mayoría de la na-ción». Pero España no trajo sólo 

cultura de letras y de libros: trajo también tesoros de poesía popular en romances y 

canciones, bailes y juegos, tesoros de sabiduría popular, en el copioso refranero⁽⁶⁾. 

Indudablemente, era un ambiente propicio para la creación literaria y como lógicas habría 

que entender las conocidas influencias literarias en los nacidos en la Isla, considerados 

«criollos». 

Ahora bien, sí es una fantasía la afirmación hecha por Henríquez Ureña en 1917 y 

asumida como verdad por Balaguer en 1956, pues Colón no era ni literato ni historiador. 

Era un navegante europeo escribiendo, muy distante de su patria adoptiva (España), sobre 

una nueva realidad —un mundo nuevo para sus ojos aventureros— y rindiendo informes 

de navegación que constituían parte de los deberes de los capitanes: eran las singulares 

bitácoras de navegantes en el medioevo. El crítico literario Manuel Mora Serrano, al 

referirse a Colón, lo explica así: «Aparece en nuestra historia literaria por las cartas que 

escribió a los Reyes Católicos y a su protector Luis de Santángel, donde les da noticias 

de sus descubrimientos, y por las anotaciones de su cuaderno de bitácora acerca de su 

extraordinario y accidentado viaje; estas notas […] son obligación de todo capitán de 

navío»⁽⁷⁾. Es decir, no hubo una intención estética o artística en Colón: solo el impulso de 

cumplir con una rutina propia de hombre de mar. 



 

54 

Colón ni siquiera era español, pues había nacido en Italia en octubre de 1451. Es decir, 

no había nacido en la Isla, por lo que tampoco era un «criollo». Era una especie de Francis 

Drake: otro con patente de corso, pero al servicio de la corona española; era un invasor: 

¿un pirata buscando tesoros, posesiones? Todos los soldados y exploradores que lo 

acompañaban, aturdidos por la sed de aventura, perseguían ese mismo propósito, muy 

distante del espíritu «evangelizador» enarbolado por los religiosos que arribarían a la Isla 

después, cuando ya los actos de barbarie habían dejado sus huellas en el indefenso pueblo 

aborigen. 

Paradójicamente, al referirse a los primeros escritores nacidos en Santo Domingo 

Henríquez Ureña no menciona a Colón y afirma lo siguiente: «Y hubo de ser Santo 

Domingo el primer país de América que produjera hombres de letras […]. Dominicanos 

son, en el siglo XVI, Arce de Quirós, Diego y Juan de Guzmán, Francisco de Liendo, el 

P. Diego Ramírez, Fray Alonso Pacheco, Cristóbal de Llerena, Fray Alonso de Espinosa, 

Francisco Tostado de la Peña, Doña Elvira de Mendoza y Doña Leonor de Ovando, las 

más antiguas poetisas del Nuevo Mundo»⁽⁸⁾. 

Tres de esos escritores merecen ser destacados: Cristóbal de Llerena (1541-1626), Leonor 

de Ovando (1544-¿1610/1615?) y Francisco Tostado de la Peña (¿1530?-1586).  Los dos 

primeros por ser los antecedentes más lejanos en el tiempo de las letras dominicanas en 

los géneros teatro y poesía, respectivamente; el último, por haber sido el primer poeta 

nacido en la Isla y por la circunstancia trágica en que fue alcanzado por la muerte a causa 

del ataque sufrido por la ciudad de Santo Domingo por parte del pirata Francis Drake en 

enero de 1586. En Llerena y en Tostado de la Peña nos hemos detenido en ensayos 

separados ya publicados: «Del primer texto dramático de la literatura dominicana (1588)» 

y «Del primer poeta de la literatura dominicana: Francisco Tostado de la Peña». Llerena 

también era poeta. 

De Leonor de Ovando, Marcelino Menéndez y Pelayo salva cinco sonetos al recogerlos, 

«como curiosidad bibliográfica», en su Historia de la poesía de hispano-americana⁽⁹⁾: 

1. «En respuesta a uno de Eugenio de Salazar»; 

2. «De la misma señora al mismo en la Pascua de Reyes»; 

3. «De la misma señora al mismo en respuesta de uno suyo»; 

4. «De la misma señora al mismo en respuesta de otro suyo»; y 

5. «De la misma señora al mismo en respuesta de otro suyo sobre la competencia 

entre las monjas bautistas y evangelistas». 

A continuación, transcribimos el primero de esos sonetos: 

En respuesta a uno de Eugenio de Salazar  

El niño Dios, la Virgen y parida,  

el parto virginal, el Padre eterno,  

el portalico pobre, y el invierno  

con que tiembla el auctor de nuestra vida,  



 

55 

 

sienta (señor) vuestra alma y advertida  

del fin de aqueste don y bien superno,  

absorta esté en aquel, cuyo gobierno  

la tenga con su gracia guarnecida.  

 

Las Pascuas os dé Dios, qual me las distes  

con los divinos versos de essa mano;  

los quales me pusieron tal consuelo,  

 

que son alegres ya mis ojos tristes,  

meditando bien tan soberano,  

el alma se levanta para el cielo. 

El insigne filólogo español, dando constancia de su honestidad intelectual, indica su 

fuente: «Debemos la noticia de ella y el conocimiento de algunos de sus versos al 

inestimable manuscrito de la Silva de Poesía, compuesta por Eugenio de Salazar, vecino 

y natural de Madrid, que se guarda en nuestra Academia de la Historia, y que tuvimos 

ocasión de mencionar tratando de Méjico»⁽¹⁰⁾. Y da más detalles sobre su hallazgo 

literario: […] nos hace conocer varias composiciones de la ingeniosa poeta y muy 

religiosa y observante D.ª Leonor de Ovando, profesa en el Monasterio de Regina de La 

Española, de quien se declara muy devoto y servidor , y a quien dedica cinco sonetos en 

fiestas de Navidad, Pascua de Reyes, Pascua de Resurrección, Pascua de Pentecostés y 

día de San Juan Bautista, contestándole la monja con otros tantos, no menos devotos que 

corteses, y a veces por los mismos consonantes que los del Oidor⁽¹¹⁾. 

Son textos escritos durante diálogos literarios sostenidos por la poetisa con el escritor 

español Eugenio de Salazar (1530-1602), quien los compila en su obra citada por 

Menéndez y Pelayo, editada, tardíamente, en 2019⁽¹²⁾. Salazar había sido «nombrado en 

19 de julio de 1573 Oidor de Santo Domingo, donde permaneció hasta 1580, en que 

ascendió a Fiscal de la Audiencia de Guatemala»⁽¹³⁾. Por lo que habría que ubicar la 

producción poética de Leonor de Ovando entre 1573 y 1580. 

Menéndez y Pelayo también rescata los versos sueltos de Ovando transcritos más abajo, 

que «aún llenos de asonancias, como era general costumbre en el siglo XVI y lo es todavía 

entre los italianos, no me parecen despreciables, y siquiera por lo raro del metro en la 

pluma de una monja, deben conservarse»⁽¹⁴⁾. Dice el célebre humanista: 

Versos sueltos de la misma señora al mismo  

Qual suelen las tinieblas desterrarse  

Al descender de Phebo acá en la tierra,  



 

56 

Que vemos aclarar el aire obscuro,  

Y mediante su luz pueden los ojos  

Representar al alma algún contento,  

Con lo que pueda dar deleyte alguno:  

Assí le acontesció al ánima mía  

Con la merced de aquel ilustre mano,  

Que esclareció el caliginoso pecho,  

Con que puede gozar de bien tan alto,  

Con que puede leer aquellos versos  

Dignos de tan capaz entendimiento,  

Qual el que produció tales conceptos.  

La obra vuestra fué; mas el moveros  

A consolar un alma tan penada,  

De aquella mano vino, que no suele  

Dar la nïeve, sin segunda lana;  

Y nunca da trabajo, que no ponga  

Según la enfermedad la medicina.  

Assi que equivalente fué el consuelo  

Al dolor, que mi alma padescía  

Del ausencia de prendas tan amadas.  

Seys son las que se van, yo sola quedo;  

El alma lastimada de partidas,  

Partida de dolor, porque partida  

Partió, y cortó el contento de mi vida,  

Cuando con gran contento la gozaba:  

Mas aquella divina Providencia,  

Que sabe lo que al alma le conviene,  

Me va quitando toda la alegría,  

Para que sepáys que es tan zeloso,  

Que no quiere que quiera cosa alguna  



 

57 

Aquel divino esposo de mi alma,  

Sino que sola a él sólo sirva y quiera,  

Que solo padesció por darme vida;  

Y sé que por mí sola padesciera  

Y a mí sola me hubiera redimido,  

Si sola en este mundo me criara.  

La esposa dice: sola yo a mi amado,  

Mi amado a mí. Que no quiero más gente.  

Y llorar por hermanos quien es monja,  

Sabiendo que de sola se apellida:  

No quiero yo llorar, más suplicaros  

Por sola me veáys, si soys servido;  

Que me edificaréys con escucharos⁽¹⁵⁾. 

 

De lo anterior cabe deducir que Leonor de Ovando no tan solo es la primera mujer de 

letras en la historia literaria dominicana sino, también, de todo el continente americano. 

Confirmada queda esta aseveración en las palabras de Marcelino Menéndez y Pelayo 

cuando dice: «[…] en el XVI, en que la ruina de la colonia no se había consumado aún, 

no dejó la isla de ser honrada alguna vez por los favores de las musas, y tuvo desde luego 

la gloria de que en su suelo floreciese la primera poetisa de que hay noticia en la historia 

literaria de América»¹⁶.  Sobre Francisco Tostado de la Peña, Menéndez y Pelayo también 

encuentra noticia en la Silva de poesía de Salazar. Pero el historiador literario español no 

lo favorece con su juicio crítico: «trae un soneto tan malo que no vale la pena de ser 

transcrito, aunque Salazar le llame en la contestación “heroico ingenio del sutil 

Tostado”»⁽¹⁷⁾. Sin embargo, desde nuestra perspectiva de bibliógrafo ese soneto de 

Tostado de la Peña sí tiene su valor histórico-documental, por lo que lo transcribimos a 

continuación, acudiendo a Henríquez Ureña: Soneto de bienvenida al oidor Eugenio de 

Salazar, al llegar a Santo Domingo: 

 

 

Divino Eugenio, ilustre y sublimado,  

en quien quanto bien pudo dar el cielo  

para mostrar su gran poder al suelo  

se halla todo junto y cumulado:  

  



 

58 

de suerte que si más os fuera dado  

fuera más que mortal el sacro velo  

y con ligero y penetrable vuelo  

al summo choro uviérades volado:  

  

Vuestra venida tanto desseada  

a todos ha causado gran contento,  

según es vuestra fama celebrada;  

  

y esperan que de hoy más irá en aumento  

esta famosa isla tan nombrada,  

pues daros meresció silla y asiento⁽¹⁸⁾. 

  

Ese soneto fue copiado por el filólogo y ensayista judío-venezolano Ángel Rosenblat 

directamente del manuscrito de la Silva de poesía, de Eugenio de Salazar, que, al 

momento de ser rescatado por Pedro, se encontraba en la Academia de Historia de 

Madrid. Es lo que informa el excelso humanista dominicano en nota al pie de la pieza 

poética de Tostado de la Peña. Rosenblat fue un discípulo aventajado de Pedro y de 

Amado Alonso en la Universidad de Buenos Aires. 

Es importante consignar que en su obra citada, Menéndez y Pelayo reconoce la 

importancia histórica de la literatura producida en la isla Española, pero solo por ser un 

acontecimiento histórico primigenio, no por su valor estético inicial en sí: «La isla 

Española, la Primada de las Indias, […] no puede ocupar sino muy pocas páginas en la 

historia literaria del Nuevo Mundo. Y, sin embargo, la cultura intelectual tiene allí 

orígenes remotos, inmediatos al hecho de la Conquista […]»⁽¹⁹⁾. ¡Y tiene razón ese 

respetable erudito español! Es que era el nacimiento de una nueva cultura, que habría de 

evolucionar con el tiempo, y el desarrollo de la creación literaria, al igual que las demás 

manifestaciones artísticas, recibiría su impulso luego de iniciado el período de la 

Conquista.  Apelando a la verdad histórica, podemos afirmar que la poetisa Leonor de 

Ovando con sus poemas y el dramaturgo Cristóbal de Llerena con su entremés, ambos en 

la segunda mitad del siglo XVI, representan el antecedente más remoto del nacimiento de 

la literatura dominicana, no el Almirante Cristóbal Colón con su Diario de 

navegación (1492-1493). 

Sor Leonor de Ovando emerge en la temprana fecha del siglo XVI como la autora de los 

primeros poemas escritos en la América hispana. Con sonetos de aliento místico, esta 

monja encarna la primera voz poética de La Española, cuya lírica inaugura la creación 

mística y poética en la literatura dominicana y en las letras continentales⁽²⁰⁾.  

[…]  



 

59 

Como poeta, Leonor de Ovando es producto del desarrollo cultural del siglo XVI, que en 

la base de su cosmovisión se apreciaba la cultura académica como expresión del 

desarrollo personal y social.  

[…]  

Esta poeta y religiosa dominicana cultivó la poesía mística con hondura conceptual y 

belleza expresiva. Es decir, la poeta dominicana sor Leonor de Ovando se anticipa a la 

poeta mexicana sor Juan Inés de la Cruz en la creación de sus devaneos líricos desde la 

celda de un convento colonial.  

[…]  

La poesía de sor Leonor de Ovando no solo representa la primera manifestación lírica 

de una autora nacida, criada, desarrollada y establecida en la Española del siglo XVI, 

sino la primera expresión de la lírica mística en la literatura dominicana, lo que se 

corresponde con la tendencia de la espiritualidad mística, que fraguó la sustancia de la 

tradición espiritual de la literatura española⁽²¹⁾. 

Finalmente, debemos abordar, así sea panorámicamente, el tema de la tesis sustentada por 

el historiador literario dominicano Abelardo Vicioso en torno a los orígenes de la 

literatura dominicana. Vicioso los sitúa en el siglo XVII, para lo cual se basa en la teoría 

histórica sobre la noción de período del ensayista y poeta Pedro Mir, quien sostiene que: 

«Las raíces más remotas del pueblo dominicano, se detectan a principios del Siglo XVII. 

En ese momento es preciso situar, pues, el comienzo propiamente dicho de la HISTORIA 

DE LA REPÚBLICA DOMINICANA, en cuanto historia del pueblo dominicano»⁽²²⁾. 

Mir justifica su tesis partiendo de un hecho histórico: las devastaciones ordenadas por la 

corona española y llevadas a cabo durante el gobierno de Antonio de Osorio, en la banda 

norte de Santo Domingo, durante los años de 1605 y 1605, las cuales dieron lugar a la 

formación, al pasar el tiempo, de dos pueblos distintos: el dominicano en la parte oriental 

de la Isla y el haitiano en la parte occidental. 

De ahí es que el profesor Abelardo Vicioso parte para afirmar lo siguiente: «Por tanto, 

habría que partir de esa época a la hora de rastrear los orígenes de la literatura dominicana, 

con lo que dejaríamos fuera de ella toda la producción literaria del siglo XVI en nuestra 

isla»⁽²³⁾.  Y luego agrega que como consecuencias de dichas devastaciones «la población 

isleña, principalmente la pudiente, emigró en masa para no volver jamás, dejando a la isla 

en completo estado de desolación, abandono y miseria, y llevándose consigo toda la rica 

producción literaria de los Montesinos y Las Casas, de los Bejarano y los Llerena, de las 

Elvira de Mendoza y las Leonor de Ovando, que tantas glorias le dieron a las letras en el 

siglo XVI»⁽²⁴⁾. De cualquier modo, sea en el siglo XVI o en el siglo XVII que se acuerde 

ubicar los orígenes de la literatura dominicana, cabe admitir que la poetisa Leonor de 

Ovando no tan solo nació, vivió y produjo sus textos en la parte oriental de Santo 

Domingo antes de esos trágicos sucesos, sino, además —y esto es muy importante—, que 

continuó viviendo y produciendo literatura allí hasta muchos años después de las 

devastaciones: hasta aproximadamente el año 1615. O sea, de cualquier manera, sin 

importar el siglo, es ella la fundadora de la literatura dominicana, no Cristoforo Colombo 

(1451-1506). 

 



 

60 

NOTAS: 

⁽¹⁾ Joaquín Balaguer. Historia de la literatura dominicana [1956]. 10.ª edición. Santo 

Domingo, Rep. Dom.: Editora Corripio, 1997. Pág. 11. 

⁽²⁾ Pedro Henríquez Ureña. «Literatura dominicana». En: Revue Hispanique (París), 40 

(98): 273-294, agosto de 1917. Editado en folleto: París-New York: [s. n.], 1917. 26 p. 

⁽³⁾ Ibid. En sus: Obras completas. Recopiladas por: Juan Jacobo de Lara. Santo Domingo, 

Rep. Dom.: Universidad Nacional «Pedro Henríquez Ureña», 1979. Tomo III: 1914-

1920. Pág. 312. 

⁽⁴⁾ PHU. La cultura y las letras coloniales en Santo Domingo. Buenos Aires, Argentina: 

Universidad de BA, 1936. Recogida en su: Obra crítica. Edición, bibliografía e índice 

onomástico: Emma Susana Speratti Piñero; prólogo: Jorge Luis Borges. México / Buenos 

Aires: Fondo de Cultura Económica, 1960. Pág. 338. 

⁽⁵⁾ Loc. cit. 

⁽⁶⁾ Op. cit., p. 336. 

⁽⁷⁾ Manuel Mora Serrano. Literatura dominicana e hispanoamericana. Español 6.° curso. 

Santo Domingo, Rep. Dom.: DISESA, 1978. Pág. 18. 

⁽⁸⁾ Op. cit., p. 336. 

⁽⁹⁾ Marcelino Menéndez y Pelayo. Historia de la poesía hispano-americana. Madrid, 

España: Librería General de Victoriano Suárez, 1911. Tomo I. Pág. 296. 

⁽¹⁰⁾ Ibid., pág. 295. 

⁽¹¹⁾ Ibid., pág. 296. 

⁽¹²⁾ Eugenio de Salazar. Silva de poesía. Editor: Jaime José Martínez Martín. México, D. 

F.: Frente de Afirmación Hispanista, 2019. 1087 p. 

⁽¹³⁾ Marcelino Menéndez y Pelayo. Op. cit., pág. 295. 

⁽¹⁴⁾ Ibid., pág. 296. 

⁽¹⁵⁾ Ibid., págs.. 298-299. 

⁽¹⁶⁾ Ibid., pág. 295. 

⁽¹⁷⁾ Ibid., pág. 296. 

⁽¹⁸⁾ Pedro Henríquez Ureña. La cultura…Obra crítica, págs. 373-374. 

⁽¹⁹⁾ Op. cit., pág. 291. 

⁽²⁰⁾ Bruno Rosario Candelier. La sabiduría sagrada. La lírica mística en las letras 

dominicanas. Moca, Rep. Dom.: Movimiento Interiorista del Ateneo Insular, 2020. Pág. 

13. En La búsqueda de lo absoluto. El aliento interiorista en las letras dominicanas: de 

Sor Leonor de Ovando a Tulio Cordero (Moca, Rep. Dom.: Publicaciones del Ateneo 

Insular, 1997.  315 p.) Bruno Rosario Candelier afirma: “La figura de Sor Leonor de 

Ovando emerge en la temprana fecha del siglo XVI como la autora de los primeros 



 

61 

poemas escritos en el Nuevo Mundo. Con sonetos y versificaciones de aliento místico 

representa la primera voz lírica de La Española, inaugura la creación mística en la 

literatura dominicana y sienta las bases de la tradición poética en la literatura colonial”. 

Pág. 21. 

⁽²¹⁾ Ibid., págs. 13-17. 

⁽²²⁾ Pedro Mir. La noción de período en la historia dominicana. Santo Domingo, Rep. 

Dom.: Editora Universitaria-UASD, 1981. Vol. I. Pág. 19. (Publicaciones de la UASD; 

vol. CCXCV. Colección Historia y Sociedad; no. 44). 

⁽²³⁾ Abelardo Vicioso. El freno hatero en la literatura dominicana. Santo Domingo, Rep. 

Dom.: Editora Universitaria-UASD, 1983. Pág. 19. (Publicaciones de la UASD; 

vol. CCCXXIII. Colección Educación y Sociedad; no. 21). 

⁽²⁴⁾ Ibid., págs. 19-20. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

62 

 LA ESCRITURA Y LA LECTURA ALLANAN  

NUESTRO CAMINO A LA ESPERANZA 

                   

Por Jeannette Miller 

 

Mi formación se inició con el método de las comunidades salesianas. Las herramientas 

que adquirí para no apartarme de los valores esenciales me han ayudado a permanecer en 

Dios, y ese vivir en el Señor comenzó en el Colegio María Auxiliadora, donde mi niñez 

y pubertad se desarrollaron. Dentro de esa formación, la lectura y la escritura ocuparon 

un lugar de primer orden pautando mi crecimiento cultural y espiritual. 

 

Y digo esto porque el mundo de hoy está diseñado para que la gente no lea ni escriba. En 

los países desarrollados la comunicación se propone a nivel audiovisual, amparada por 

una infraestructura tecnológica cada vez más sofisticada. Esto y las demandas de la 

globalización colocan al hombre actual en una posición competitiva, donde el 

conocimiento de varios idiomas, junto al manejo de la tecnología de punta, son exigencias 

de primer orden. 

 

La rápida introducción de los niños a los recursos digitales ha producido un público que 

sabe “darle” a la computadora, pero que no la utiliza en su verdadera capacidad productiva 

y educativa; la mayoría pasa las horas navegando en las ofertas de diversión y compras, 

sin incluir las incontables páginas de pornografía y violencia que la enorme oferta virtual 

pone ante un usuario no formado, mediante los algoritmos y los llamados “pop ups”, 

entiéndase ofertas y trampas que aparecen en tu pantalla sin tú haberlas buscado o pedido. 

 

Estar al día para poder insertarnos en la modernidad conlleva el riesgo de malformar a la 

población más joven, lo que contribuye a crear una sociedad plagada de violencia, drogas, 

infidelidad, irrespeto a los padres y adultos, promiscuidad, egoísmo, facilismo, 

permisividad y hasta prostitución, a lo que debemos agregar un ideal de éxito basado en 

posesión de bienes, poder y dinero. 

 

Y aquí debemos preguntarnos: ¿Y la espiritualidad? ¿Y el cultivo de la fe en Dios, único 

camino que a vivir nos puede ayudar en la esperanza? ¿Qué tipo de sociedad estamos 

construyendo? ¿Cuáles son nuestras prioridades? 

 

La cultura, esa memoria vivencial del ser humano que crea en los individuos y en las 

sociedades hábitos, costumbres y relaciones de pertenencia, desaparece detrás de los 

sueños de una vida basada en patrones foráneos. De ahí que se persigue una imagen que 

no corresponde a lo que somos, y que en muchos casos cae en lo tragicómico como, por 

ejemplo, cuando un criollo residente en Estados Unidos al venir a su país de vacaciones 

insiste en hablar un inglés deformado, que a su juicio le aporta superioridad y poder. 

 

Este panorama humano, social y cultural, que deja mucho que desear, tiene sus raíces en 

la falta de una educación integral que sí prepare al niño y al joven para ser parte de un 

mundo tecnológico y políglota, pero sin olvidar los valores éticos, culturales y espirituales 

que permitan al estudiante capacitarse para poder desechar lo que no es valioso y 

seleccionar lo constructivo. 



 

63 

 

La lengua o idioma es el instrumento mediante el cual conocemos y expresamos la vida, 

el mundo, nuestro entorno, nuestras preferencias y rechazos; lo que somos. Por lo que 

manejar el propio idioma es una condición inaplazable para la conceptualización, la 

reflexión y la selección... En países como el nuestro, en vías de desarrollo, el alto grado 

de analfabetismo, total o parcial —también llamado funcional— y el universo digital que 

ofrecen las instituciones educativas, a lo que hay que agregar el desprecio por nuestra 

lengua materna, no permiten al niño ni al adolescente llevar a cabo un efectivo aprendizaje 

de nuestro idioma. 

 

Hoy todo el mundo quiere que sus hijos sepan inglés antes de hablar y que puedan manejar 

una computadora antes de escribir. En este contexto, la lengua española, o español 

dominicano como consigna la Academia de la Lengua, que todavía hablamos en este país 

y que en el niño resulta una de las primeras herramientas de identificación y valoración, 

se ve agredida en su función de crear la zapata de una memoria colectiva que establezca 

qué es significativo para nosotros, qué preferimos, con qué nos identificamos, qué 

perseguimos, con qué somos felices.  

 

Esa lengua o idioma, cada vez más rezagada, es la que nos une y define como nación 

cristiana, siendo además la base de nuestra capacidad reflexiva y valorativa. Si la 

desconocemos, entraremos a la tecnología llenos de lagunas y de baches, formando 

profesionales cada vez más mediocres, incapaces de usar a plenitud y de manera 

enriquecedora los recursos de la era digital. Y esto, porque simplemente no aprendieron 

su idioma, o lo que es lo mismo: no aprendieron pensar. 

 

Si a este desinterés agregamos métodos educativos obsoletos, que, aún con la mejor 

intención, sólo persiguen llenar un programa a como dé lugar sin estimular la creatividad, 

asignando lecturas y resúmenes de libros que esos jóvenes nunca leerán porque los copian 

de la internet, debemos admitir que el aprendizaje de la lengua, y por lo tanto de la 

literatura-escritura —lectura entendida como imaginación— están enfrentando un grave 

problema. 

 

¿Cómo inducir a la lectura a esos jóvenes que la identifican con aburrimiento y califican 

a los que leen con estar “quedao” o “pasao”? ¿Cómo hacer que un niño o una niña, un 

muchacho o una muchacha, disfrute un libro en un mundo donde los equivalentes de los 

poetas y narradores son los disc-jockeys y los youtubers? ¿Cómo pedir creatividad e 

imaginación a una generación que ya ni interpreta las letras de las canciones porque a la 

imaginación se le ha echado un jarro de agua fría con las imágenes precocidas de los 

videoclips? 

 

Tendríamos que inventar las respuestas o buscarlas con ellos, con los jóvenes. Y aquí 

tenemos que hablar del profesor o maestro, ese ser humano que debe amar a los alumnos 

hasta el nivel de autocriticarse, de cuestionar sus métodos, de poder encontrar en ellos 

fórmulas y salidas exitosas para lograr sus objetivos. 

 



 

64 

Abrirles paso, cederles el puesto, señalarles alternativas, encontrar en ese joven o en esa 

joven la respuesta que no hemos podido conseguir, debe ser uno de nuestros principales 

objetivos. 

 

Libros cortos, que no los cansen; capítulos de novelas contemporáneas donde se traten 

situaciones actuales, autores nacionales con los que puedan encontrar puntos de 

identificación situaciones similares a las que ellos viven; involucrarlos con lo que 

acontece en el libro, pedirles que dramaticen o interpreten el texto, que de seguro será una 

situación por la que han atravesado. 

 

Que el estudiante forme parte activa de la clase, enriqueciendo la experiencia con sus 

puntos de vista, que pueden ser diametralmente opuestos a los del profesor. Ahí está el 

reto. El profesor omnisapiente y dictatorial pasó a la historia. La docencia de hoy es más 

que nada una monitoría, un estímulo para que cada cual emprenda su propio camino de 

experiencias. 

 

Como conclusión quiero dejar sentado que el manejo de la lengua, a través de la escritura 

y la lectura, nos ayudará a enfrentar cualquier amenaza desintegradora, y a través de los 

libros reforzaremos nuestra historia personal y espiritual, insertándonos en el registro de 

una memoria colectiva que nos conforma y nos define como pueblo y como nación. 

 

 

(Fuente: Revista Palanca, 3 de octubre de 2025).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

65 

ALCALDIA DE LA VEGA DECLARÓ “VISITANTE DISTINGUIDA” A LA 

NOVELISTA EMILIA PEREYRA 

Tras la realización del acto de puesta en circulación de su novela intitulada Cuando Gemía 

la Patria, la alcaldesa Amparo Custodio y el Consejo de Regidores entregaron un 

Pergamino con una Resolución emitida por el Consejo Municipal que la declaro “visitante 

distinguida”, aludiendo a los méritos, premios recibidos y obras publicadas por la autora 

que nos honró con su presencia en la Sala del Consejo Municipal de La Vega, donde se 

efectuó el emotivo acto de puesta en circulación. 

En dicho evento, conducido por el periodista Luis Báez con toda profesionalidad, tras las 

palabras de bienvenida pronunciadas por la alcaldesa, la declamadora de FUNVECU, 

Mercedes Helena, declamó el Romance de Juan Pablo Duarte con toda solemnidad y el 

público, al parecer, captó el mensaje de este por la emoción mostrada con un estruendoso 

aplauso. Luego, Rafael Hernández, presidente de la Fundación Vegana para la Cultura 

FUNVECU, hizo la presentación de la obra con un discurso que produjo un gran impacto 

en los presentes, por el contenido, el estilo y su desglose del gemido de la patria y cómo 

pinto con palabras el contenido de la obra, los efectos psicológicos que la autora provoca 

en los lectores, presentándola como más que una novela histórica, era una novela 

patriótica que todo dominicano debía leer. 

Acto seguido, el actor y poeta del taller literario Letras Veganas, Rafael Concepción, 

sacudió al público presente con la micro dramatización del Juramento Trinitario, donde 

todos los presentes, de pie, levantaron su mano derecha y repitieron el contenido de dicho 

juramento. 

Llegado ese momento culminante, la señora presidenta del Consejo Municipal leyó la 

hoja de vida de la autora, quien, a seguidas, expuso los motivos que la condujeron a 

producir dicha novela y los vericuetos que surgen en todos los procesos creativos que 

conducen a una obra trascendente como esta Cuando gemía la patria. 

Para cerrar con broche de oro, el pleno del Concejo, junto a la Alcaldesa, de manera muy 

solemne le entregaron el Reconocimiento contenido en el pergamino. 

El público presente disfrutó de un cóctel cortesía de la Alcaldía. Y como colofón, fue 

franqueada por el jefe de la Policía Municipal, en la camioneta y con todos los destellos 

de luces, hacia el centro turístico del Santo Cerro “Natural Park”, administrado por la 

familia Conil, bien conocido por todos los ateneístas, donde pernotaría. 

¡Felicidades, apreciada amiga! 

 

 

 

 

 

 



 

66 

ACADEMIA DOMINICANA DE LA LENGUA 

 

Taller de creación literaria con Manuel Matos Moquete 

Coordinación: Bruno Rosario Candelier 

 

 
(https://web.facebook.com/photo/?fbid=25077984761843888&set=a.366937136708660)  

 20 de noviembre de 2025 

 

El escritor Manuel Matos Moquete, académico de la lengua, lingüista, narrador, profesor, 

novelista y crítico literario, fue el intelectual con quien iniciamos el conversatorio sobre 

su trayectoria literaria. 

 

El director de la ADL expresó que Matos Moquete, en su condición de docente y teórico 

de la enseñanza de la lengua, tiene una fructífera trayectoria en el estudio de la lengua. 

 

Manuel Matos Moquete agradeció a Bruno Rosario Candelier por la invitación. 

Seguidamente respondió a la interrogante sobre su origen y dijo: 

 

“Yo nací en Tamayo. Tamayo queda en el Sur profundo, en la provincia Bahoruco, 

aunque la gente de Tamayo dice que son barahoneros. Dijo que nació en el 1944. Y en 

Tamayo se crió y cursó los estudios básicos, inició el bachillerato en Barahona y lo 

concluyó en la capital. 

 

“A Trujillo yo lo vi personalmente en mi pueblo en 1960, fue uno de los últimos viajes 

que él hizo. Hubo un esfuerzo durante años de grandes personalidades adeptas del 

régimen, entre ellas mi padre, quien era miembro del Partido Dominicano y se logró que 

Trujillo fuera a Tamayo en 1960. Eso fue una cosa tan extraordinaria que después la narré 

en una novela mía, Larga vida, donde describí todo ese espectáculo y todas las 

consecuencias y las inspiraciones que su presencia produjo en mi pueblo”, relató el 

escritor. 

 

Rosario Candelier manifestó a Moquete que tenía entendido que hay más de una de sus 

novelas que se inspira en Tamayo, a lo que el novelista asintió. 

https://web.facebook.com/photo/?fbid=25077984761843888&set=a.366937136708660


 

67 

 

En cuanto a su crianza, el académico confesó que con su padre no era posible no ir a 

trabajar. Él tenía por lema “El trabajo y la escuela”. 

 

"Éramos 30 hermanos y a todos los hijos nos llevaba por la propiedad y todos teníamos 

que ir por la mañana o en la tarde a trabajar; nos cruzábamos por el camino; unos iban 

para la escuela y otros iban para el trabajo. Y así me crie trabajando y estudiando”, narró 

el escritor. 

 

"Qué necesita un escritor para hacerse narrador?”, cuestionó Rosario Candelier. 

 

Como respuesta a la interrogante, en su rol como narrador, Matos Moquete contestó que 

para una persona convertirse en narrador necesita gustarle mucho la historia y sentir 

pasión por el acto de contar, el arte de contar y de escuchar historia: 

 

“Es un encanto el escuchar el relato de otros y eso viene a veces también por la misma 

infancia. Yo nací y me crie en un pueblo de contadores de historias. No había electricidad 

en aquella época. Había una planta eléctrica en los años 1950 que encendía a las 7:00 de 

la noche, pero a las 10:00 ya se apagaba. Entonces, nos quedábamos siempre contando 

historias, muchas narraciones folklóricas de brujas, bacá y hechos cotidianos. Nos 

dormíamos escuchando esos cuentos”. 

 

Desde el punto de vista literario, el narrador destacó que la dificultad mayor que 

experimentó en sus inicios como escritor fue el poder decir las cosas de tal manera que 

sintiera que tienen una diferencia, una sensibilidad distinta, porque se tiene la idea de que 

lo que dificulta a muchos escritores es que a veces están imbuidos por el uso común y 

corriente de la lengua y a la hora de escribir como que no pueden diferenciar lo correcto 

de lo impropio: 

 

“Es la misma lengua, pero hay que darle un giro. No es que yo voy a romper la lengua ni 

la voy a destruir como piensan muchos, dizque voy a hacer una transgresión de la lengua”, 

aclaró. 

 

Rosario Candelier valoró a Manuel Matos Moquete como narrador, historiador, estudioso 

de la lengua y cultor de la palabra, por lo cual le hizo el siguiente planteamiento: ¿Cuándo 

tú escribes, tienes alguna motivación especial como escritor que te ha llevado a la 

escritura o cada obra ha postulado un tipo de motivación muy específica? ¿A partir de 

qué fecha tuviste conciencia de que tenías vocación literaria? 

 

El escritor manifestó que no sabía que iba a ser escritor. Dijo que sabía que desde muy 

joven tenía dos condiciones, y usó una expresión de Sartre con respecto a cómo él era, ya 

que era percibido como el “idiota” de la familia. Explicó que era un tipo ensimismado, 

que en los campos le llaman azonzado, alelado, fuera de sí, que no hablaba, que está 

siempre en un rincón pensativo, abstraído, que no participaba en juegos. Tenía un mundo 

interior. 

 

Por lo que intervine aclarándole que los artistas, los escritores, los intelectuales, poetas y 

contemplativos crean una concha interior, una especie de burbuja en la que se 

sumergen.   Entonces comienzan a rumiar sus experiencias, vivencias y fabulaciones, 

hasta tal punto que a veces les molesta el contacto con los demás. 



 

68 

 

El académico comentó que era un lector compulsivo desde joven aunque no existieran 

libros, porque en su pueblo no había libros, pero se la ingeniaba para conseguirlos. 

Cuando ya estaba en la adolescencia era muy asiduo a la biblioteca municipal y era quien 

prácticamente abría y cerraba la biblioteca. 

 

Comentó que desde muy temprano empezó a escribir en los periódicos de la izquierda 

dominicana: 

 

“Yo empecé a escribir artículos políticos desde muy joven y entonces la gente veía que 

yo escribía esos artículos y le gustaba. Incluso los artículos eran anónimos.   Comencé 

con la narrativa y la poesía. Escribí un libro de poesía, pero no continué”. 

 

Manuel Matos Moquete manifestó que su pasión es la narrativa. “El ensayo para mí es 

una ficción del pensamiento”, agregó. 

 

A la pregunta sobre su vocación narrativa el narrador explicó que escribe narración 

porque se reconoce como humanista. La narrativa le permite expresar una serie de 

emociones, situaciones y planteamientos que los seres humanos tenemos o debemos tener 

o podríamos tener. Entonces, los personajes son recursos para eso, los lugares son 

recursos: 

 

“Las técnicas son recursos para la filosofía que uno quiere expresar en narración: por 

ejemplo, un diálogo es un recurso pero yo tengo un planteamiento detrás de todo eso”. 

 

El coordinador de la actividad explicó que en la narrativa de Matos Moquete hay una 

dimensión psicológica que la manifiesta cuando quiere dar cuenta de las actitudes y el 

comportamiento de sus personajes: 

 

“Ahí entra la psicología y nuestro narrador ha tenido gran acierto en ese aspecto, porque 

en su más reciente novela se aprecia esa incursión en la psicología de los personajes. Eso 

indica, naturalmente, que hay una capacidad del narrador para auscultar el alma de sus 

criaturas imaginarias”, consignó Rosario Candelier. 

 

Al concluir, el público interesado manifestó sus inquietudes en forma de preguntas y 

elogios al escritor por su fructífera trayectoria. 

 

Manuel Matos Moquete leyó una muestra de su producción narrativa para ilustrar, con el 

ejemplo de su palabra, el arte de la narración y su forma de escribir. 

 

El director de la ADL agradeció la presencia del destacado académico y enalteció su 

valiosa intervención y su aporte al arte del lenguaje. 

 

Santo Domingo, Biblioteca Juan Bosch, 6 de junio de 2017 

 

 

 

 



 

69 

LA APÓSTOL DE LA LECTURA 

(https://www.elcaribe.com.do/panorama/dinero/la-apostol-de-la-lectura/) 

24 noviembre de 2025 

 

Por  

Andrés Dauhajre Hijo 

 

  

¿Apóstol? Definitivamente. Una mujer que es capaz de entrelazar palabras, frases y 

oraciones que desembocan en un concierto encantador y mágico de párrafos, páginas y 

libros que, al terminar de leerlos, nos obligan a abrazarlos y atesorarlos, debe ser una 

enviada. Vengo de una familia profundamente católica. Por eso siento cierta inclinación 

a imaginar quién es el responsable de haber enviado a Irene Vallejo a predicar su 

evangelio por la lectura. 

 

Mi encuentro con El infinito en un junco, su magnum opus, fue promovido hace unos 

años por mi hermana Yasmín Chaljub. La lectura de este monumental regalo de 

cumpleaños me impactó profundamente. Tanto, que puse en duda el origen terrenal de la 

autora. ¿Extraterrestre? ¿Tocada e iluminada por el Creador para transmitir un nuevo 

evangelio? Mi convencimiento de que estamos frente a una enviada se profundizó cuando 

la escuché responder las muy articuladas, sabias y, sobre todo, reflexivas preguntas que 

José Mármol deslizó sobre Irene en el conversatorio organizado por Mar de Palabras el 

pasado miércoles en el Auditorio del Banco Central. Es común encontrar humanos que 

escriben como ángeles celestiales y nos decepcionan cuando expresan oralmente sus ideas 

y pensamientos. Con la Vallejo, la comunión de sus prosas escrita y oral es 

inexplicablemente asombrosa. 

 

Sus respuestas revelan no sólo que fue dotada de un cerebro con superávit de neuronas 

perfectamente alineadas para pensar lógicamente, sino también, para emitir sin pausas, 

https://www.elcaribe.com.do/panorama/dinero/la-apostol-de-la-lectura/
https://www.elcaribe.com.do/panorama/dinero/la-apostol-de-la-lectura/
https://www.elcaribe.com.do/autor/andydauhajre/


 

70 

respuestas cargadas de sentimientos, emociones y vivencias íntimas que convergen en 

una lírica que atrapa al que la escucha. 

 

Yasmín sabía que desde hace una década había caído en la adicción de coleccionar libros 

de economía, política e historia. Mi objetivo era reunir, en un solo lugar, los libros 

antiguos escritos por todos y cada uno de los pensadores, filósofos, médicos, teólogos, 

monjes, historiadores, matemáticos y economistas que contribuyeron a conformar lo que 

hoy se conoce como ciencia económica. La adicción fue provocada por mi esposa 

Elizabeth cuando, hace 20 años, me regaló los tres bellos tomos de la séptima edición 

inglesa de La riqueza de las naciones, de Adam Smith. Se mantuvo dormida durante años, 

quizás inducida por mi intensa participación en el debate sobre las políticas públicas que 

hemos tenido en el país desde que en 1983 regresé al país, luego de haber concluido mi 

doctorado en Columbia. La semilla de la adicción estaba ahí, lista para germinar en algún 

momento. Cuando lo hizo, se adueñó de mí. Solo la restricción presupuestaria la contiene. 

 

     Esa adicción por las primeras ediciones de las obras de Jenofonte, Khaldun, Oresme, 

Azpilcueta, Maquiavelo, Bodin, Hobbes, Locke, Montesquieu, Quesnay, Hume, 

Mirabeau, Smith, Paine, Hamilton, Malthus, Say, Ricardo, Tocqueville, Mill, Marx, 

Walras, Jevons, Menger, Marshall, Pareto, Fischer, Pigou y Keynes, entre otros, así como 

la de los premios Nobel de Economía, explica el porqué, desde que empecé a leer El 

infinito en un junco, quedé atrapado. Debo revelar que mi deseo de determinar con quién 

me identificaba más, si con los jinetes buscadores de libros o el Rey de Egipto, el Señor 

de las Dos Tierras, que deseaba reunir en la Gran Biblioteca de Alejandría “todas las obras 

de todos los autores desde el principio de los tiempos”, me obligó a leer varias veces las 

dos primeras páginas del Prólogo. No me tomó mucho tiempo concluir que, en no pocas 

ocasiones, como pueden atestiguar mi esposa, mis hijos y yernos cuando me han 

acompañado a las tiendas de libros Strand, Argosy, James Cummins en New York; a Peter 

Harrington y Maggs Bros en Londres; o a las ferias internacionales de libros antiguos, 

asumo los dos roles y me convierto en un Ptolomeo a caballo. 

 

Admiro a todos los que han migrado con éxito a la biblioteca infinita que ofrece el libro 

digital. Los admiro porque nunca podré lograrlo. Mi adicción a mirar, tocar y oler los 

libros e incluso, llevarlos a restaurar a Argosy o a Harcourt cuando los he adquirido en 

pésimas condiciones, me lo impide. Hay muchas formas para lidiar con el estrés. En mi 

caso particular, lo logro cada vez que uno de mis jinetes, entre los cuales resaltan FedEx, 

UPS, Aeropaq, mis hijos y yernos, me entregan libros que he comprado a proveedores 

extranjeros. Escribir en mi Mac, rodeado por esta minibiblioteca de libros antiguos de 

economía, política e historia, me ha permitido construir aquí, en el plano terrenal, un 

hábitat que me permite leer, investigar, aprender y mezclar palabras y números para 

contribuir, en la medida de mis posibilidades, al debate sobre las políticas públicas 

necesarias para promover el desarrollo integral de nuestra nación. 

 

La apóstol Irene nos ilustró la semana pasada sobre el valor y los beneficios de la lectura. 

Su lírica nos contó que la lectura acelera la producción de ideas, potencia la imaginación 

y nos hace mejores electores en la democracia, apoyándose en el señalamiento de Antonio 

Basanta, citado por Irene en su Manifiesto por la lectura, cuando advierte que la palabra 

lector deriva del término elector. La escritora zaragozana explicó que estudios científicos 



 

71 

han revelado que la lectura es la mejor terapia “para la rehabilitación de daños 

neurológicos, para prevenir el alzhéimer y otras enfermedades degenerativas”. Fue 

música para mis oídos lo que escuché cuando entonó que los libros son el mejor gimnasio 

para fortalecer y expandir la inteligencia en todas las edades. Uno de sus mensajes más 

trascendentales los dirigió a los padres y abuelos presentes en el auditorio: léanle a sus 

hijos y nietos desde la temprana infancia. “La lectura es la ebullición de nuestras 

neuronas, un Big Ban luminoso en el recinto de nuestra mente”, sentencia la Vallejo en 

su Manifiesto por la lectura. La admonición de mi hija Andrea, por mi excesiva 

complacencia de ponerle Cocomelon en la TV a mis dos nietas más pequeñas, unida al 

mensaje de Irene, me han hecho comprender que las chicas del 9 tendrán que migrar, 

inducidas quizás por un par de Oreocoins, al mundo mágico de la lectura. 

 

Como bien señala la Vallejo, la lectura no necesariamente nos hará mejores personas, 

pero puede contribuir a hacernos más tolerantes. De lo que sí estoy seguro es que la lectura 

es el puente más seguro para transitar desde los territorios dominados por la arrogancia a 

los campos donde reina la humildad. Lo digo por experiencia propia. Cuando terminé mis 

estudios graduados en Economía y regresé al país, no pude librarme de la arrogancia que 

brotaba en los seminarios donde se discutían modelos que, en aquel entonces, pertenecían 

a la frontera del conocimiento de la “ciencia” económica. Definitivamente, me contagié. 

A medida que han pasado los años, sin embargo, mi adicción a los libros y a la lectura, 

me ha dejado ver lo poco que sé sobre el área en que recibí el doctorado. La contemplación 

de todo lo publicado y la lectura de unos cuantos escaparates de ello, fue la vacuna que 

me liberó del virus de la arrogancia. 

 

La lectura, definitivamente, es para valientes, para personas con coraje que no temen 

descubrir que nuestra ignorancia converge a infinito. Cuando observo mis libros y calculo 

que, en lo que me resta de vida, no tendré tiempo de leer o consultar una gran parte de 

ellos, tengo que reconocer que son ellos los que a diario me recuerdan la magnitud de mi 

ignorancia, me empujan a abrazar la humildad y me inscriben en la tribu del “solo sé que 

no sé nada” de Sócrates. El que tema descubrir su nivel de ignorancia, siempre se 

mantendrá alejado de los libros y la lectura. En mi caso, he aprendido a convivir con la 

identidad matemática que plantea que mi ignorancia es igual a infinito menos lo poco que 

he podido leer. 

 

Si en un futuro lejano llegase a recibir el visado para ingresar al Cielo, desearía descubrir 

que el proyecto de la Gran Biblioteca de Alejandría fue exitosamente ejecutado por el 

Señor de la Tierra y el Cielo. De lo contrario, ¿qué sentido tendría la vida eterna sin una 

biblioteca que contenga “todas las obras de todos los autores desde el principio de los 

tiempos”? El aburrimiento provocaría un acontecimiento sin precedentes en los llamados 

a vivir eternamente: el suicidio colectivo de millones de almas cautivadas por El infinito 

en un junco, de Irene Vallejo. 

 

 

 

 

 



 

72 

TEMAS IDOMÁTICOS 

                                             

Por María José Rincón 

Miembro de número de la ADL 

 

Más sabores de Arequipa 

El mestizaje gastronómico, complejo, riquísimo, en todos los sentidos de la palabra, está 

servido y debe tener su reflejo en los diccionarios 

Los que hemos tenido la suerte de probar la gastronomía peruana sabemos de 

su riqueza y su sabor. 

En el pasado Congreso Internacional de la Lengua Española tuve la inmensa suerte de 

probar un rocoto relleno y un chupé de camarones, y de refrescarme con una colorida 

chicha, pero también de hablar de las palabras que los nombran. 

La alimentación y la cocina forman parte esencial e indisoluble de lo que somos 

como seres humanos. En esta vinculación sustancial y estrecha, comida y palabras se 

parecen. 

La gastronomía está de moda, no solo porque es parte constitutiva y necesaria de nuestra 

vida cotidiana, sino porque este tipo de contenido nos llega insistentemente a través de 

los medios de comunicación y de las redes sociales. 

¿A quién no le gusta comer? A esto se suma la conciencia generalizada, a medida que 

conocemos mejor otras cocinas del mundo, de que lo que comemos y cómo lo comemos 

forma parte de nuestra identidad y de nuestro patrimonio. 

A los libros de recetas se suman cada día más los llamados «diccionarios» 

gastronómicos». No cabe duda de que la alimentación y la cocina son un campo atractivo 

para los diccionarios; sin embargo, no debemos olvidar, que un diccionario de 

lengua dedicado a la gastronomía no es un libro de recetas en orden alfabético. 

Debe ser otra cosa, debe ayudar a encontrar el lazo estrecho que anuda lengua y 

cultura, lengua y tradición, lengua e innovación, lengua y mestizaje. 

Imagínense lo que esto significa en una lengua de cultura histórica, 

internacional, pluricéntrica, como lo es la española, que expresa una cultura 

gastronómica ancestral, extensa, mestiza, valiosísima. 

Los retos se multiplican. ¿Quién dijo miedo? Las Academias de la lengua 

española estamos empeñadas en la creación de un Diccionario gastronómico 

panhispánico. 

La historia de nuestras palabras corre paralela a la de la cocina y la alimentación que se 

expresa en español: diversidad, mestizaje, globalización. 

Las palabras del español que llegan a América, ya con su propia carga cultural, social 

y dialectal, arraigan, cambian, se mezclan con lo americano. 

La lengua española ya no será la misma, ni en América ni en España. La culinaria 

tradicional española se transforma a su llegada a América con su contacto con lo 

americano; la culinaria prehispánica también. 

La gastronomía española, y la europea, evolucionarán de forma insospechada con los 

nuevos productos americanos. La cocina y la alimentación se modifican, se 

diversifican; las palabras de las lenguas originarias, como los alimentos, los utensilios 

y las preparaciones que designan, se imbrican en la lengua española. 

Y no olvidemos la influencia lingüística y gastronómica africana, tan a menudo soslayada 

por razones sociales y por la dificultad de su estudio histórico y lingüístico. 



 

73 

Palabras y recetas son el resultado de la combinación y la convivencia de las materias 

primas y las culturas amerindias, diversas y complejas, africanas y españolas, que 

también llevan en su seno el mestizaje de los pueblos que las forjaron. 

El mestizaje gastronómico, complejo, riquísimo, en todos los sentidos de la palabra, está 

servido y debe tener su reflejo en los diccionarios. 

De ahí la exigencia técnica y humana del trabajo que tiene entre manos 

nuestra lexicografía; y, no olvidemos, que el ámbito gastronómico es solo una pequeña 

parte de la complejidad léxica de nuestra lengua. 

 

Lexicógrafos por un día 

La riqueza de las palabras que hablan de lo que comemos 

Les propongo que se conviertan en aprendices de lexicógrafos por un día y que jueguen 

conmigo hoy a hacer diccionarios. 

El rato que durará la lectura de esta Eñe será suficiente para que se hagan una idea 

del reto en el que nos hemos embarcado las Academias de la lengua española cuando 

decimos que vamos a construir un Diccionario gastronómico panhispánico. 

No sabemos quién, pero era muy sabio, aquel que acuñó la expresión que nos asegura 

que «no se le pueden poner puertas al campo». 

No cabe duda de que quien la utilizó por primera vez bien pudo ser un lexicógrafo; 

esta expresión es el pan de cada día de nuestro trabajo, porque este trabajo consiste, 

precisamente, en ponerle, sin éxito la mayoría de las veces, puertas al extensísimo campo 

de las palabras. 

Un repaso de las acepciones que del sustantivo gastronomía ofrece el Diccionario de la 

lengua española puede ayudarnos a comprender el alcance del léxico culinario: 

la gastronomía no es solo el ´conjunto de los platos y usos culinarios propios de un 

determinado lugar´, sino, además, el ´arte de preparar una buena comida´ y la ´afición 

al buen comer´. 

Las palabras candidatas a ser incluidas en nuestro diccionario están lejos de limitarse 

a un repertorio de nombres de platos o preparaciones. Entrarán también las voces que 

nombran el contenido de las despensas, los ingredientes de esas recetas. 

En una cocina dominicana, no se trata solo de documentar, por ejemplo, un sancocho, 

un locrio, un asopao, un concón o un chenchén. Se trata de registrar yuca, yautía, 

cilantro ancho, agrio de naranja, ají gustoso, guandul, salami, picapica, enemocá, pico 

y pala o cocote. 

Si nos detenemos en la acepción ´arte de preparar una buena comida´, llega a nuestra 

obra el universo de las palabras que designan las técnicas y procesos de preparación y 

consumo de los alimentos, y además el de los útiles que se emplean para elaborarlos, el 

de los lugares donde se compran, se preparan o se consumen, y el de la forma, el momento 

o el contexto en el que se comen. 

De vuelta en la cocina dominicana, se trata de echar mano, pongamos por caso, a 

la paila, al caldero, al fogón, al guayo, al burén, al pilón; se trata 

de guayar, sancochar, pilar, sudar; se trata de acercarse a una picalonga, a un chimi o a 

una fonda. 

Multipliquen cada una de estas, y todas las que las rodean, por cada uno de los países 

donde se habla español como lengua materna, con sus tradiciones y peculiaridades. Y 

mucho ojo, ninguna de estas palabras les pertenece. 

Las palabras son de los hablantes, y lo seguirán siendo independientemente de que 

estén o no en un diccionario o de cómo las hayamos definido los lexicógrafos. 



 

74 

Lo culinario, estrechamente vinculado con la vida cotidiana, se amplía a un ámbito 

social e identitario, en el que nos reconocemos y con el que nos identificamos. 

No se trata solo de incluir palabras en un diccionario y de definirlas. Los hablantes se 

sienten reconocidos a través de sus palabras porque estas llevan una preciosa carga, 

social, cultural e intensamente afectiva. 

 

Palabras que ruedan y migran 

Cuando leemos en español, leer es más que nunca abrazar la diversidad 

Los que me han leído en estas últimas semanas habrán notado que todo lo aprendido en 

Arequipa, en el Congreso Internacional de la Lengua Española, colea todavía en 

estas Eñes. Cuando recibí la propuesta de participar en una mesa titulada 

«Claridad, mestizaje y creación literaria», el primer pensamiento que cruzó por mi 

cabeza fue «están locos estos académicos». Sin duda el planteamiento me pareció 

contradictorio. Sin embargo, si se ahonda en él, como necesité hacer yo después de mi 

primera reacción, y como les propongo a ustedes hacer hoy, quizás, esta contradicción lo 

es solo en apariencia. Hablemos hoy de mestizaje, esa ´mezcla de culturas distintas, que 

da origen a una nueva´. Los hispanohablantes más que nadie sabemos de esto, porque 

el mestizaje se encarna en nosotros y en nuestra cultura. 

El lenguaje literario es, sin duda, mestizo. ¿Qué hecho relacionado con la creación, con 

la cultura, con el ser humano, no lo es? Si nos atenemos a la definición de la 

palabra mestizo, mestiza del Diccionario de la lengua española, en su acepción número 

tres encontramos: ´Dicho de una cultura, de los hechos espirituales, etc.: Provenientes de 

la mezcla de culturas distintas´. La lengua es uno de esos hechos de cultura y las palabras 

son la materia prima de la creación literaria. La literatura que escribimos en español es 

necesariamente mestiza, porque nuestra lengua está marcada por el mestizaje a lo largo 

de su historia. Los que hablamos en español, los que escribimos y los que leemos en 

español, estamos marcados por el mestizaje, aunque tantas veces nos cueste reconocerlo. 

Somos mestizos, siempre lo hemos sido. Y con nosotros lo es nuestra lengua. Esta 

condición está, por tanto, esencialmente ligada a nuestra literatura. Cuando leemos en 

español, leer es más que nunca abrazar la diversidad. 

Nos hacía ver Antoine Compagnon, en su ensayo ¿Para qué sirve la literatura?, que la 

literatura nos permite «preservar y transmitir la experiencia de los otros, de aquellos que 

están alejados de nosotros en el espacio y en el tiempo, o que son distintos a causa de sus 

condiciones de vida. Nos hace sensibles al hecho de que los otros son muy diversos, y sus 

valores son diferentes de los nuestros». Y añado, nos hace sensibles al hecho de que las 

palabras de los otros, aun hablando la misma lengua, pueden ser muy diferentes a las 

nuestras. Y las palabras de los otros son también nuestras. La literatura escrita en español 

tiene la extraordinaria riqueza de que cada una de sus creaciones, siendo la expresión 

personal y subjetiva de un creador, lleva en su seno palabras que, a pesar de sus historias 

particulares, son patrimonio compartido para casi seiscientos millones de seres humanos. 

Echemos mano del lenguaje literario para expresar nuestra inherente condición mestiza 

como hispanohablantes. Nada menos que a las palabras del poeta Pablo Neruda cuando 

en Confieso que he vivido nos recuerda: «Todo está en la palabra... [...] tienen sombra, 

transparencia, peso, plumas, pelos, tienen todo lo que se les fue agregando de tanto rodar 

por el río, de tanto transmigrar de patria, de tanto ser raíces...». Nuestras palabras y 

nosotros con ellas, o ellas con nosotros, no paran de rodar por el río, de transmigrar de 

patria, de ser raíces. 

 

 

 



 

75 

 

 

El latido de los libros 

Irene Vallejo y José Mármol conversan sobre el poder de la palabra 

El festival Mar de Palabras, con la colaboración de UNAPEC y el Centro León, nos 

brinda esta semana la oportunidad de participar en una conversación entre la 

escritora Irene Vallejo y el poeta José Mármol. El título no puede ser más sugerente: 

«El poder de la palabra contra la palabra del poder». 

Irene Vallejo saltó a la fama con la publicación de El infinito en un junco, reconocido 

en España en 2020 con el Premio Nacional de Ensayo. 

Y, aunque en el mundo de los libros ese salto a la fama suele ser siempre una expresión 

desiderativa y francamente optimista, en el caso de Vallejo es una brillante realidad. 

Su obra, aclamada por lectores de todo el mundo (ha sido traducida a más de cuarenta 

idiomas), le ha traído notoriedad y reconocimiento, logros raros para la mayoría de los 

escritores. 

En El infinito en un junco Irene Vallejo nos guía en un periplo extraordinario por la 

peripecia del libro. Y todo nos lo dice este adjetivo. Vallejo nos recuerda que el libro, que 

tantas veces damos por supuesto por su cotidianeidad y cercanía, no tiene nada de 

ordinario, que atesora una historia digna de memoria. 

Nada de esto sería tan nuevo ni tan provocador ni habría tenido la repercusión que ha 

tenido, si el estilo de Irene Vallejo no hubiera logrado prender la mecha. 

Leí El infinito en un junco hace ya casi cinco años, gracias a la recomendación de mi 

admirado Emilio Lledó (¡cuánto bien nos hacen esos lectores confiables que recomiendan 

libros!). Y creo que, varias relecturas después, he llegado a atisbar las razones por las 

que ese estilo Vallejo fascina a los lectores. 

Vallejo nos habla de los años de trabajo de investigación y documentación que le 

hicieron falta para remontarse a las fuentes de la vida de la escritura y del libro; y también 

de cómo los datos fueron tomando, casi imperceptiblemente, forma de relato: «Siento la 

tentación de entrar en la piel de los buscadores de libros en los caminos de una Europa 

antigua, violenta y convulsa. ¿Y si empiezo narrando su viaje? Podría funcionar, pero 

¿cómo mantener diferenciado el esqueleto de los datos bajo el músculo y la sangre de la 

imaginación?». 

Y ahí está, para mí, la clave de su éxito: en su escritura sentimos la fuerza del músculo y 

el palpitar de la sangre de la imaginación, y olvidamos que detrás está el soporte del 

esqueleto de los datos y de la investigación. 

Para lograr que nos involucremos emocionalmente en la carne de la historia Irene 

Vallejo nos la trae al presente, nos la acerca a nuestro tiempo. 

Para lograr que la emoción que ella misma siente por los libros y las palabras nos 

transmine, nos acerca a ella misma, se aproxima a nosotros y nos susurra al oído. 

Para lograr que la historia se transforme en relato nos la narra como aquellos hermosos 

cuentos tradicionales al amor de la lumbre: «Este relato es un intento de continuar la 

aventura de aquellos cazadores de libros. Quisiera ser, de alguna manera, su 

improbable compañera de viaje, al acecho de manuscritos perdidos, historias 

desconocidas y voces a punto de enmudecer». 

  

 

 

 

 



 

76 

 
 

ORTO-ESCRITURA 

  

Por Rafael Peralta Romero 

Miembro de número de la ADL 

 

Diferencias: rosar, rociar, rozar, sonrosar y sonrojar 

La idea inicial fue titular este artículo preguntando si / rose/ y /rosar/ son dominicanismos. 

Los apuntes guardados de hace meses variaron para incluir el grupo de palabras 

mencionadas en el encabezado, entre las cuales hay alguna afinidad semántica, pero 

guardan diferencias que merecen tomarse en cuenta. 

Que nadie piense que dé /rosar/ derive el sustantivo “rose”, pues esa palabra no tiene 

cabida en el español, por defecto prosódico asoma levemente en el español dominicano. 

Definitivamente, este grupo de palabras resulta un intríngulis. Aquí les presento las 

definiciones que ofrece el Diccionario de la lengua española, publicación de la Asociación 

de Academias de la Lengua Española y la RAE. Veamos: 

El verbo /rosar/ significa caer rocío. Es impersonal como llover, tronar y nevar. En tanto, 

/sonrosar/, de son- y rosar, indica dar a algo color de rosa. Mientras que, en forma 

pronominal, /rosarse/ es sonrosarse, y tiene como sinónimo sonrosear, que es lo mismo 

que sonrojar y sonrosar. Ejemplo: Cuando me vio se rosó del susto. 

Es notoria la afinidad entre sonrosar y /sonrojar/. Sonrojar es hacer salir los colores del 

rostro. Se aplica a persona ante un susto o suceso extraño. Es equivalente a ruborizar. 

Tenemos que el verbo /rociar/ es aspergear. El Diccionario no lo define, sino que remite 

a /asperjar/. Tampoco define asperjar, solo lo considera similar a /hisopear/. De este verbo 

señala como sinónimos: asperger, rociar, salpicar, hisopear, duchar, mojar, humedecer. 

Todo esto será equivalente a esparcir agua en gotas menudas, mayormente sobre plantas 

o hierba. Parecido a lo que ocurre con el rocío natural (de rociar), el cual es definido como 

“Vapor que con la frialdad de la noche se condensa en la atmósfera en muy menudas 

gotas, las cuales aparecen luego sobre la superficie de la tierra o sobre las plantas”. 

Respecto del verbo /rocear/ el Diccionario es bien explícito en cuanto a la etimología: 

procede del latín vulgar “roscidāre”, derivado del latín “roscĭdus”, ‘lleno de rocío, 

húmedo’, y este de ros, roris ‘rocío’. Pero es sumamente escueto en la definición, se limita 

a decir: lloviznar. Agrega los sinónimos: molliznear, brisar, garuar, paramar, pringar, 

serenar, orvallar. 

El verbo /rozar/ es el más explicitado. Once acepciones le asignan el Diccionario aca-

démico. Las cuatro primeras son: Limpiar las tierras de las matas y hierbas inútiles antes 

de labrarlas, bien para que retoñen las plantas o bien para otros fines.tr. Cortar leña me-

nuda o hierba para aprovecharse de ella.tr. Dicho de un animal: Cortar con los dientes la 

hierba para comerla.tr. Raer o quitar una parte de la superficie de una cosa, como de la 

pared, del suelo, de la piel. Tiene sinonimia con: raer, rascar, desgastar, chollar, choyar. 

Las quinta, sexta y séptima se definen así: “Dicho de un cantante: Entonar con inseguridad 

o con voz poco clara una nota determinada. 

El tenor rozó el do de pecho. tr. Constr. Abrir algún hueco o canal en un paramento.intr. 

Dicho de una cosa: Pasar tocando y oprimiendo ligeramente la superficie de otra o 

acercándose mucho a ella. Sus sinónimos son: tocar, lamer, acariciar. 

A partir de la octava, las acepciones se aproximan a los usos que damos en el español 

dominicano al verbo rozar: Dicho de un pie: Tropezarse o herirse con otro. prnl. Dicho 

https://elnacional.com.do/rosar-rociarrozar-sonrosar-y-sonrojar/


 

77 

de dos o más personas: Tratarse o tener entre sí familiaridad y confianza. Sinónimos: 

relacionarse, tratarse, alternar. 

De este verbo procede el sustantivo /roce/. Acción y efecto de rozar o rozarse. Trato o 

comunicación frecuente con algunas personas. Sinónimo: trato, comunicación, relación. 

Discusión o enfrentamiento leve. Pique (resentimiento). De ahí el origen del llamado roce 

social. 

 

La novela histórica no soporta ficción 

El 29 de octubre recién pasado, fue presentado en la Biblioteca Nacional un coloquio con 

el tema “Novela histórica, ¿realidad o ficción?” Intervinimos los escritores Eduardo 

Gautreau de Wind, Emilia Pereyra, Edwin Disla y el autor de esta reseña, quien se 

distinguió por asumir un punto de vista diferente al de cada de los intervinientes. 

Me tocó ser patito feo porque mientras los demás panelistas defendieron la idea de 

que la novela histórica soporta la inclusión de hechos o personajes ficticios. Para que 

sea histórica ha de ceñirse a la verdad. 

Lo primero es   que el adjetivo histórico significa relativo a la historia. Puede ser reseña 

histórica, crónica histórica…hecho histórico. 

Lo que existe, incuestionablemente, y de lo que podemos hablar es de novela, sin 

apellido alguno. Aunque el tema predominante en la obra conduzca a una tipificación. 

Una novela tiene que ser, ante todo, eso, una novela sin importar el tema. Podría ser 

de asunto rural, policíaco, sicológico, deportivo, amoroso, erótico. 

Así también hay una novela que se vale de hechos o personas históricos, esa es una novela 

de tema histórico. A una persona real, empleada como personaje literario, no se le puede 

atribuir una acción ni un discurso que no sea suyo. 

Las novelas de tema histórico, de alguna manera retratan una época o hechos ocurridos 

en determinado período de la historia y resultan referencias válidas para aproximarse 

a una realidad. Sin embargo, no hay en la literatura nada más riesgoso o peligroso que 

denominar como histórica una obra ficticia. Tiende a confundir, pues el lector dará 

como ciertos hechos que no lo son. 

La Historia es una ciencia y se basa en la verdad.  Es algo muy serio. Ni el historiador 

ni el periodista tienen derecho a inventar hechos cuando escriben reseñas. 

Su trabajo debe que ceñirse a la realidad. El novelista tiene derecho a 

inventar, pero entonces no puede llamar histórico a su producto. El periodista puede 

exhibir su talento creativo en algunos casos, pero en la elaboración del texto, sin agregar 

lo que no ha ocurrido. 

Algunas personas, por sus actitudes y comportamientos, se tornan excepcionales y su vida 

es digna de contarse. A la persona real, aunque parezca un personaje de ficción, debemos 

tratarla como persona real. Si Juan Pablo Duarte apareciera casado y con hijos, por 

demás viviendo en Santo Domingo después de 1844, la obra puede ser novela, pero no 

histórica. 

Hay hechos reales, sobresalientes, extraordinarios que parecen de ficción. Un novelista 

podría contarlos como obra de arte, y tendrá la libertad de agregar lo que le convenga, 

entonces, no debe emplear el nombre de la persona a la que trata como personaje. 

Las fechas y los lugares, por ejemplo, podrán cambiar. Pero, entonces, que no se diga 

que se trata de novela histórica.  

Las hazañas extraordinarias, para que merezcan crédito, tienen que contarse con apego 

a la verdad.    Para que sea histórico, un texto debe guardar fidelidad a los hechos y al 

carácter o perfil de los personajes. Quienes no hagan esto, no escriben novelas 

históricas, sino novelas de tema histórico. 

https://elnacional.com.do/la-novela-historica-no-soporta-ficcion/


 

78 

Por ejemplo, la magnífica novela “Dimensionando a Dios”, de Manuel Salvador 

Gautier, basada en la vida de Duarte en Barcelona no es histórica, pese a los elementos 

de esa categoría que incluye. Tampoco es fiel a la verdad mi novela “Memorias de 

Enárboles Cuentes”, considerada una biografía mítica del poeta Víctor Villegas. 

 A Tony Raful le celebramos su excelente historia titulada “Johny Abbes, vivo, suelto 

y sin expediente”, la cual narra vida y travesuras de ese funesto agente del trujillato. 

 

Respuesta de Plinio Chaín sobre la novela histórica 

Este artículo fue escrito por el buen amigo Plinio Chaín. Él disiente de algunas ideas 

expuestas en esta columna el domingo pasado, con el título “La novela histórica no 

soporta ficción”. 

 

Querido Rafael: 

Aprecio la distinción que haces entre la novela histórica y la novela de tema histórico. Es 

una observación pertinente, porque delimita los territorios entre la fidelidad documental 

y la creación artística. Sin embargo, creo que esa línea, aunque útil en términos teóricos, 

no debería ser un muro infranqueable. La novela histórica, aun cuando se nutre de hechos 

verificables, no está llamada a ser una extensión de la historiografía ni a someterse a la 

literalidad de la verdad factual. 

La novela histórica puede, y debe, reinventar el pasado. Su fuerza no está en la 

reproducción de los datos, sino en la interpretación imaginativa de esos datos. Lo histórico 

es apenas el punto de partida; lo literario, en cambio, es su verdadera materia. Si la historia 

busca lo que ocurrió, la novela busca lo que pudo haber ocurrido, lo que se sintió, lo que 

se calló, lo que no quedó escrito. En esa diferencia está la esencia del arte narrativo. 

Los novelistas que se han acercado al pasado —desde Alejo Carpentier con El siglo de 

las luces, hasta Vargas Llosa en La guerra del fin del mundo, o Abel Posse en Los perros 

del paraíso— no han pretendido ofrecer una versión verificable de la historia, sino una 

lectura simbólica, emocional, estética y hasta mítica del tiempo histórico. El pasado se 

convierte, así, en escenario de preguntas contemporáneas sobre la identidad, el poder, la 

libertad o la memoria. 

La historia reconstruye hechos; la novela histórica reimagina destinos. Por eso, cuando 

se le exige “verdad”, se le reduce su potencia creadora. La verdad de la novela no es la 

del archivo ni la del documento, sino la de la verosimilitud literaria: la coherencia interna 

de un mundo que, siendo ficticio, nos persuade de su autenticidad humana. 

Por eso discrepo, con respeto, de la idea de que la novela histórica deba ser “verdad”. Si 

fuera así, perdería su condición de arte y se convertiría en crónica o ensayo histórico. La 

literatura, incluso cuando se disfraza de historia, siempre está buscando otra clase de 

verdad: la verdad interior, la que habita en la emoción, en la conciencia, en los símbolos. 

En definitiva, la novela histórica no traiciona la historia: la reinterpreta. No falsifica los 

hechos: los amplía. No los contradice: los vuelve experiencia humana. Si el historiador 

busca causas, el novelista busca destinos. Y si la historia aspira a la objetividad, la novela 

celebra la subjetividad como forma de conocimiento. 

Tú tienes razón en algo esencial: el novelista debe acercarse al pasado con respeto. Pero 

ese respeto no implica sumisión a la verdad literal, sino compromiso con la verdad 

poética. Es decir, con aquella que, sin ser exacta, revela la condición humana en toda su 

complejidad. 

El arte no está hecho de certezas, sino de intuiciones. La novela histórica, cuando es 

verdadera literatura, logra que el pasado deje de ser un conjunto de fechas para convertirse 

en un territorio de emociones, conflictos, pasiones y sueños. Esa es la verdad que le 

pertenece. 

https://elnacional.com.do/respuesta-de-plinio-chain-sobre-lanovela-historica/


 

79 

Por eso, más que diferenciar entre “novela histórica” y “novela de tema histórico”, 

deberíamos hablar de la novela que piensa el pasado: aquella que se atreve a convertir la 

historia en metáfora, la memoria en fábula y el documento en destino humano. Esa es la 

novela que sobrevive al tiempo. 

La novela histórica no falsifica la historia: la amplía, la transfigura y la vuelve experiencia 

humana. En eso consiste su milagro y su misión estética. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

80 

 

FUNDÉU GUZMÁN ARIZA 

(Fabio Guzmán Ariza, miembro de número de la ADL,  

y Ruth Ruiz, miembro correspondiente) 

 

 

Criptolavado, no cripto-lavado 

Términos como criptolavado o criptoactivo deben escribirse en una sola palabra, sin 

guion ni espacio. 

Pese a ello, no es raro encontrar en los medios de comunicación frases como «La 

procuradora dice que el empresariado y el Estado deben trabajar en conjunto para prevenir 

el cripto-lavado y la cibercriminalidad», «El cripto-escándalo y la supervivencia política 

de Javier Milei» o «Estos cripto-millonarios han transformado el panorama económico 

global». 

El elemento compositivo cripto-, presente en voces tradicionales 

como criptoanálisis, criptografía y criptograma, se viene empleando para 

formar derivados relativos a actividades económicas en un entorno virtual por 

asociación con criptomoneda, sustantivo que ya recoge el Diccionario de la lengua 

española con el sentido de ‘moneda virtual gestionada por una red de computadoras 

descentralizadas que cuenta con un sistema de encriptación para asegurar las 

transacciones entre usuarios’. De acuerdo con las normas para la escritura de palabras con 

prefijos de la Ortografía de la lengua española, lo apropiado es escribir los términos 

así formados con cripto- unido a la base a la que afecta siempre que esta esté 

constituida por una sola palabra; por tanto, no son adecuadas las formas de escritura en 

las que el prefijo aparece unido a la base con un guion (cripto-lavado, cripto-activo) o 

separado de ella por un espacio en blanco (cripto lavado, cripto activo). 

En consecuencia, en los ejemplos anteriores lo apropiado habría sido escribir «La 

procuradora dice que el empresariado y el Estado deben trabajar en conjunto para prevenir 

el criptolavado y la cibercriminalidad», «El criptoescándalo y la supervivencia política 

de Javier Milei» y «Estos criptomillonarios han transformado el panorama económico 

global» 

 

Esnórquel, adaptación al español de snorkel 

La forma esnórquel es una adaptación adecuada al español de la palabra 

inglesa snorkel. 

En los medios se utiliza con frecuencia este anglicismo en frases como «Se pueden 

encontrar opciones para practicar snorkel y kayak en las áreas cercanas», «En cuanto a 

las actividades permitidas se incluiría snorkel y buceo guiado, senderismo con guías 

certificados, observación de fauna nativa…» o «Una vez allí podrás disfrutar de sus aguas 

poco profundas haciendo snorkeling». 

El Diccionario de la lengua española registra esnórquel como forma adaptada a partir del 

inglés snorkel con una e- inicial, el dígrafo qu- y tilde en la o por ser palabra llana 

acabada en –⁠l. Esta voz se emplea para referirse al tubo (o al conjunto formado por las 

gafas y el tubo) que permite observar lo que hay bajo el agua con la cara sumergida. Con 

este sentido también se podría utilizar la expresión tubo de buceo en caso de que no se 

hable del conjunto completo. Para aludir a la acción de hacer esnórquel se documenta 

el verbo esnorquelear (preferible a snorkeling), cuyo sustantivo derivado 

es esnorqueleo. 

Por lo antes dicho, en los ejemplos citados se pudo haber sustituido el anglicismo de esta 

manera: «Se pueden encontrar opciones para practicar esnórquel y kayak en las áreas 

https://dle.rae.es/cripto-?m=form
https://dle.rae.es/criptomoneda?m=form
https://www.rae.es/ortograf%C3%ADa/la-escritura-de-palabras-con-prefijos?resaltar=prefijos#V.2.2.2:~:text=Como%20se%20observa%20en%20todos%20los%20ejemplos%20hasta%20aqu%C3%AD%20aportados%2C%20los%20prefijos%20deben%20escribirse%20soldados%20a%20la%20base%20a%20la%20que%20afectan%20siempre%20que%20esta%20sea%20univerbal
https://dle.rae.es/esn%C3%B3rquel#TjGcM7j


 

81 

cercanas», «En cuanto a las actividades permitidas, se incluiría esnórquel y buceo guiado, 

senderismo con guías certificados, observación de fauna nativa…» y «Una vez allí podrás 

disfrutar de sus aguas poco profundas haciendo esnórquel». 

  

Portaaviones, pero también portaviones 

Aunque la forma portaaviones es válida para referirse al ‘buque de guerra dotado de las 

instalaciones necesarias para el transporte, despegue y aterrizaje de aparatos de aviación’, 

también es adecuado y se recomienda utilizar portaviones, escrito con una 

sola a, que refleja mejor su pronunciación. 

A propósito del despliegue militar de Estados Unidos en aguas del mar Caribe y las tensas 

relaciones del actual Gobierno de ese país con Venezuela y Colombia, en los medios de 

comunicación aparecen frases como «EE. UU. envía un portaaviones y grupo de ataque 

al Caribe en una nueva escalada militar», «El portaaviones Gerald Ford, el más grande de 

Estados Unidos, ya está en el Caribe» o «El Pentágono envía su portaaviones más grande 

al Caribe por crisis con Venezuela». 

El Diccionario de la lengua española recoge la forma de escritura portaaviones junto 

a la variante con una sola a, portaviones, de modo que ambas formas son válidas. No 

obstante, la Ortografía de la lengua española señala que «en la voz portaviones, […], por 

articularse normalmente una única vocal, no solo es admisible, sino recomendable el 

uso de la variante gráfica simplificada portaviones». De acuerdo con esta misma obra, 

ante voces con vocales duplicadas, si la pronunciación con una sola vocal se halla 

generalizada, lo recomendable es que se usen las grafías simplificadas de esas 

palabras. 

Así pues, aunque los ejemplos iniciales son válidos, también podría haberse escrito «EE. 

UU. envía un portaviones y grupo de ataque al Caribe en una nueva escalada militar», 

«El portaviones Gerald Ford, el más grande de Estados Unidos, ya está en el Caribe» y 

«El Pentágono envía su portaviones más grande al Caribe por crisis con Venezuela». 

En cuanto al número, es invariable en plural: los portaviones, no el port(a)avión. 

Conviene recordar, además, que los nombres de las embarcaciones se escriben con 

mayúsculas iniciales y sin cursivas ni comillas: «El portaviones Gerald Ford», no «El 

portaviones “Gerald Ford”». 

 

Alegado no es presunto 

El participio alegado se usa en referencia a aquello que se expone o se arguye, por lo que 

resulta inadecuado utilizarlo con el sentido de ‘presunto’ o ‘supuesto’. 

Sin embargo, en las noticias se incluyen con frecuencia frases como estas: «Se acercan a 

los 30 millones las pérdidas estimadas por el alegado sabotaje al sistema eléctrico del 

Aeropuerto Internacional de las Américas», «El Ministerio Público recusa a una jueza por 

alegado favoritismo» o «Personal de salud protesta en un hospital de SFM por alegadas 

cancelaciones». 

En sus usos transitivos, el Diccionario de la lengua española recoge dos acepciones del 

verbo alegar: ‘exponer méritos, servicios, etc., para fundar en ellos alguna pretensión’ y, 

en referencia a alguien, ‘citar o traer a favor de su propósito, como prueba, disculpa o 

defensa, algún hecho, dicho, ejemplo, etc.’. Por ello, al emplear alegado, se alude a algo 

que se menciona o se aduce: «No han sido convincentes los motivos alegados por el 

canciller para la suspensión de la firma del convenio». 

Por tanto, resulta inadecuado utilizar alegado como sinónimo de supuesto o presunto, 

calco del inglés alleged, como indica el Diccionario panhispánico de dudas. De igual 

forma, el adverbio apropiado es presuntamente o supuestamente, no alegadamente. 

https://dle.rae.es/portaaviones?m=form
https://www.rae.es/ortograf%C3%ADa/reducci%C3%B3n-de-secuencias-de-dos-vocales-iguales?resaltar=portaviones#6.5.1.1.1
https://www.rae.es/dpd/portaviones
https://dle.rae.es/alegar
https://www.rae.es/dpd/alegar
https://www.fundeu.es/recomendacion/alegadamente/


 

82 

Así pues, en los ejemplos citados lo apropiado habría sido escribir «Se acercan a los 30 

millones las pérdidas estimadas por el supuesto sabotaje al sistema eléctrico del 

Aeropuerto Internacional de las Américas», «El Ministerio Público recusa a una jueza por 

presunto favoritismo» y «Personal de salud protesta en un hospital de SFM por supuestas 

cancelaciones». 

 

Programa de telerrealidad, alternativa a reality show 

El anglicismo reality show, que alude a un formato televisivo que exhibe situaciones de 

la vida real, puede traducirse al español como programa de telerrealidad.  

En los medios de comunicación dominicanos es muy frecuente el uso de este anglicismo, 

como se muestra con estos ejemplos: «¿Por qué no podemos dejar de mirar los reality 

shows?», «La tercera temporada promete emociones, sorpresas y el mayor premio en la 

historia de los reality shows dominicanos» o «Cardi B habla sobre “La casa de Alofoke” 

y revela por qué aún no ha ido al reality». 

El Diccionario de la lengua española define telerrealidad como ‘género televisivo 

basado en la presentación de casos, vivencias o conflictos personales reales o inducidos’; 

asimismo, recoge el equivalente en español programa de telerrealidad para el término 

inglés reality show, traducción que también propone el diccionario de Cambridge.  Si 

bien reality show puede considerarse aceptable debido a su amplio uso, siempre y cuando 

se escriba en cursiva, se recomienda optar por la alternativa española mencionada. 

Así, en los ejemplos anteriores se pudo haber sustituido el anglicismo de la siguiente 

manera: «¿Por qué no podemos dejar de mirar los programas de telerrealidad?», «La 

tercera temporada promete emociones, sorpresas y el mayor premio en la historia de los 

programas de telerrealidad dominicanos» y «Cardi B habla sobre “La casa de Alofoke” y 

revela por qué aún no ha ido al programa de telerrealidad». 

 

De índole monetaria, no de índole monetario 

La expresión de índole concuerda en femenino con el término que la modifica: un 

acuerdo de índole económica, no un acuerdo de índole económico. 

No obstante, en los medios de comunicación aparecen con frecuencia frases como «Es de 

esperarse que la inflación aumente por razones de costo más que por razones de índole 

monetario», «El dirigente político consideró necesario resolver el problema de índole 

migratorio» o «Prohíben manifestaciones de índole político en la Serie del Caribe». 

El Diccionario de la lengua española registra la voz índole con los sentidos de ‘condición 

e inclinación natural propia de cada persona’ y ‘naturaleza, calidad y condición de las 

cosas’. De su lado, el Diccionario panhispánico de dudas explica que se trata de una 

palabra femenina, como su étimo latino (indŏles); por lo tanto, lo apropiado es que este 

sustantivo concuerde en femenino con el determinante y los adjetivos que lo 

modifican: la índole de su trabajo, problemas de toda índole, sin dudas de ninguna 

índole, temas de índole política... 

Teniendo esto en cuenta, en los ejemplos anteriores lo adecuado habría sido escribir «Es 

de esperarse que la inflación aumente por razones de costo más que por razones de índole 

monetaria», «El dirigente político consideró necesario resolver el problema de índole 

migratoria» y «Prohíben manifestaciones de índole política en la Serie del Caribe». 

Estados Unidos o los Estados Unidos, ambas formas válidas 

El topónimo Estados Unidos puede usarse con artículo o sin él. 

Con motivo de la llegada de la nueva embajadora de ese país en la República Dominicana, 

puesto que estaba vacante desde el año 2021, en los medios de comunicación se 

publicaron frases como «Leah Campos llega a la República Dominicana para asumir 

como embajadora de Estados Unidos», «El Ministerio de Relaciones Exteriores (Mirex) 

https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/reality-show
https://www.rae.es/dpd/%C3%ADndole
https://www.rae.es/dpd/%C3%ADndole
https://www.rae.es/dpd/concordancia


 

83 

y el Cuerpo Especializado en Seguridad Aeroportuaria y de la Aviación Civil (Cesac) 

coordinaron este jueves la recepción oficial de la embajadora de los Estados Unidos» y 

«¿Quién es Leah Francis Campos, la nueva embajadora de EE. UU. en la República 

Dominicana?». 

De acuerdo con el Diccionario panhispánico de dudas, Estados Unidos, nombre 

abreviado que se usa corrientemente para referirse al país de América del Norte cuyo 

nombre oficial es Estados Unidos de América, puede usarse indistintamente precedido 

de artículo o sin él. Cuando se usa con artículo como sujeto de un verbo, lo normal es 

que este vaya en plural («… contra todos los sistemas de valor que representan los Estados 

Unidos») y en singular si se usa sin el artículo: «Estados Unidos evalúa atacar objetivos 

en Venezuela que vincula con el narcotráfico». 

 

Pecar de algo, no pescar de 

El verbo pecar, y no pescar, es el que debe utilizarse para expresar el sentido de 

‘excederse en algo’. 

Pese a ello, en los medios de comunicación se encuentran frases en las que se utiliza 

impropiamente pescar: «Pesco de injusto si digo que nada cambió», «No quiero pescar 

de pesimista, prefiero esperar» o «No quiero pescar de inmodesto, mañoso o extraño, pero 

no dejo de confesar mi pasión por esa parafernalia de los homenajes». 

Pecar, según registra el Diccionario de la lengua española, significa ‘cometer un 

pecado’, ‘cometer una infracción moral’ y ‘excederse en algo’. Con esta tercera 

acepción, según explica la Nueva gramática de la lengua española, se construye con un 

complemento introducido por la preposición de, con lo que se asemeja a otros verbos 

que denotan presunción o 

vanagloria: jactarse, alardear, presumir, ufanarse, vanagloriarse. Debe evitarse, por lo 

tanto, confundir pecar con pescar (‘sacar o tratar de sacar del agua peces y otros 

animales’, ‘lograr o conseguir algo’…), un error probablemente motivado por 

ultracorrección. 

En vista de lo anterior, en los ejemplos citados lo apropiado habría sido escribir «Peco de 

injusto si digo que nada cambió», «No quiero pecar de pesimista, prefiero esperar» y «No 

quiero pecar de inmodesto, mañoso o extraño, pero no dejo de confesar mi pasión por esa 

parafernalia de los homenajes». 

 

Narcolancha, no narco-lancha ni narco lancha 

El término narcolancha, referido a una embarcación utilizada para el tráfico de drogas, 

se escribe en una sola palabra y sin guion. 

Sin embargo, no es raro encontrar en los medios de comunicación frases como «Una 

narco-lancha evade el cerco de Estados Unidos en el Caribe y la atrapa la DNCD», 

«Narco-lancha llevaba la droga desde resort en Puerto Plata» o «Nuevo ataque de EE. 

UU. contra supuesto narco lancha frente a Venezuela». 

Al igual que ocurre con los prefijos, los elementos compositivos como narco- se 

escriben, en general, unidos a la base a la que 

afectan: narcoavioneta, narcotraficante, narcodólar, narcopolítica, narcodinero, narco

guerrilla, narcolancha… Así, desde el punto de vista ortográfico no resulta adecuado 

escribir el prefijo unido con guion a la palabra base (narco-lancha) o separado de ella por 

un espacio en blanco (narco lancha). Como excepción a esta regla, se escribirá con 

guion cuando la siguiente palabra sea un número o comience con mayúscula, como 

en narco-Estado. 

Teniendo esto en cuenta, en los ejemplos anteriores lo adecuado habría sido escribir «Una 

narcolancha evade el cerco de Estados Unidos en el Caribe y la atrapa la DNCD», 

https://www.rae.es/dpd/Estados%20Unidos
https://www.rae.es/dpd/Estados%20Unidos
https://www.rae.es/gram%C3%A1tica/sintaxis/complementos-predicativos-en-contextos-preposicionales-ii-predicativos-como-t%C3%A9rminos-de-preposici%C3%B3n#:~:text=Se%20construyen%20con,de%20esta%20pauta%3A
https://dle.rae.es/?id=QFGVTEV
https://www.rae.es/ortograf%C3%ADa/la-escritura-de-palabras-con-prefijos?resaltar=prefijos#V.2.2.2:~:text=Los%20prefijos%20se,super%2D8.
https://www.rae.es/ortograf%C3%ADa/la-escritura-de-palabras-con-prefijos?resaltar=prefijos#V.2.2.2:~:text=Los%20prefijos%20se,super%2D8.
https://fundeu.do/narco-estado-forma-correcta/


 

84 

«Narcolancha llevaba la droga desde resort en Puerto Plata» y «Nuevo ataque de EE. UU. 

contra supuesta narcolancha frente a Venezuela». 

 

Apagón, mejor que blackout 

Apagón, no blackout, es el término apropiado en español para referirse a la ‘interrupción 

pasajera del suministro de energía eléctrica’. 

Sin embargo, con motivo del apagón que afectó este martes a la República Dominicana, 

algunos medios prefirieron utilizar el anglicismo en lugar del término usado comúnmente 

por todos los dominicanos: «Apagón nacional: Un “blackout” se registra en RD; el metro 

y el teleférico salen de servicio», «El blackout dejó varados a miles en el Metro de Santo 

Domingo» o «A diferencia de un corte programado o una simple baja de voltaje, un 

blackout implica el colapso total del sistema interconectado». 

El término inglés blackout, con el sentido de ‘periodo de tiempo en el que la energía 

eléctrica se ha cortado, causando que se vaya la luz’, cuenta en español con el 

equivalente exacto apagón. Cuando se desea expresar que la interrupción abarca todo el 

territorio nacional, las expresiones apagón general o apagón nacional son plenamente 

adecuadas y de uso consolidado. El empleo de blackout en estos contextos constituye, 

por tanto, una afectación lingüística innecesaria, que revela la persistente inclinación de 

muchos hispanohablantes, y no pocos periodistas, a sustituir voces españolas legítimas 

por anglicismos superfluos, aun cuando la lengua dispone de términos claros, adecuados 

y arraigados. 

Así pues, en los ejemplos anteriores habría sido más recomendable escribir «Se registra 

un apagón nacional en RD; el metro y el teleférico salen de servicio», «El apagón dejó 

varados a miles en el Metro de Santo Domingo» y «A diferencia de un corte programado 

o una simple baja de voltaje, un apagón general implica el colapso total del sistema 

interconectado». 

 

Memoria de gestión, mejor que memorias de gestión 

El sustantivo memoria va normalmente en singular cuando se refiere a un informe o 

relación de datos respecto a un asunto en un periodo determinado, y en plural si se utiliza 

como sinónimo de biografía o autobiografía. 

Sin embargo, es frecuente encontrar en los medios de comunicación la plural memoria en 

frases como «La directora del Hospital Robert Reid presenta las memorias de la gestión 

2023-2025», «El Jardín Botánico Nacional resaltó en sus memorias institucionales 

correspondientes al 2024 los avances logrados en la conservación de la biodiversidad y 

la restauración ecológica del país» o «El Gobierno entrega al Congreso Nacional las 

memorias de gestión del año 2024». 

Entre las acepciones del sustantivo memoria que registra el Diccionario de la lengua 

española figura ‘exposición de hechos, datos o motivos referentes a determinado asunto’, 

sentido con el cual suele aparecer en singular en expresiones como memoria 

anual, memoria de gestión, memoria institucional. En cambio, se usa siempre en 

plural cuando significa ‘relación de recuerdos y datos personales de la vida de quien 

la escribe’, como en «El rey emérito Juan Carlos I publica sus memorias en Francia» o 

«Bernardo Vega lanza el tercer volumen de sus memorias». 

Teniendo esto en cuenta, en los ejemplos anteriores lo más adecuado habría sido escribir 

«La directora del Hospital Robert Reid presenta la memoria de la gestión 2023-2025», 

«El Jardín Botánico Nacional resaltó en su memoria institucional correspondiente al 2024 

los avances logrados en la conservación de la biodiversidad y la restauración ecológica 

del país» y «El Gobierno entrega al Congreso Nacional la memoria de gestión del año 

2024». 

https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/blackout
https://dle.rae.es/memoria?m=form#:~:text=f.%20pl.%20Relaci%C3%B3n%20de%20recuerdos%20y%20datos%20personales%20de%20la%20vida%20de%20quien%20la%20escribe.
https://dle.rae.es/memoria?m=form#:~:text=f.%20pl.%20Relaci%C3%B3n%20de%20recuerdos%20y%20datos%20personales%20de%20la%20vida%20de%20quien%20la%20escribe.


 

85 

Asimismo, es oportuno señalar que sí es correcto el uso de memorias en frases como 

«Solo dos diputados han presentado de manera pública sus memorias del primer año de 

gestión», en la que se alude a un sujeto plural. 

 

Puente Juan Carlos I, con puente en minúscula 

La palabra puente, referida a una vía de comunicación, es un sustantivo común y, por lo 

tanto, no necesita mayúscula inicial. 

No obstante, en los medios de comunicación se utiliza con frecuencia la mayúscula en 

frases como «La fase 1 del Monorriel de Santo Domingo irá desde el Puente Juan Carlos 

hasta el Centro Olímpico», «Una avería en la línea de trasvase en el Puente de la 17 deja 

sin agua potable a sectores de SDE» o «Este sábado cerrarán el Puente Flotante durante 

dos horas». 

De acuerdo con la Ortografía de la lengua española, al igual que sucede con los nombres 

de calles y espacios urbanos, palabras como carretera, autovía, autopista, puente, etc., 

que aparecen en los nombres de vías de comunicación, se escriben en minúscula, 

mientras que se reserva la mayúscula inicial para el término específico de la 

denominación. Así, no hay razón para escribir con mayúscula el sustantivo 

genérico puente, que el Diccionario de la lengua española define en su primera acepción 

como ‘construcción de piedra, ladrillo, madera, hierro, hormigón, etc., que se construye 

y forma sobre los ríos, fosos y otros sitios, para poder pasarlos’. Por la misma razón lo 

correcto es escribir puente flotante, y no Puente Flotante, para referirse a un ‘puente 

sostenido por cables o por cadenas de hierro’ como el que está instalado sobre el 

río Ozama. 

Por lo antes dicho, en los ejemplos citados lo más apropiado habría sido escribir «La fase 

1 del Monorriel de Santo Domingo irá desde el puente Juan Carlos hasta el Centro 

Olímpico», «Una avería en la línea de trasvase en el puente de la 17 deja sin agua potable 

a sectores de SDE» y «Este sábado cerrarán el puente flotante durante dos horas». 

 

Colaboración, alternativa a featuring 

El término colaboración es una alternativa adecuada en español a la voz 

inglesa featuring, que se usa en el ámbito de la música para referirse a la participación 

de un artista en un disco o video de otro. 

A propósito del lanzamiento de una nueva versión de la canción Estrellitas y duendes del 

dominicano Juan Luis Guerra, esta vez a dúo con el cantante británico Sting, en los 

medios de comunicación aparece el anglicismo en frases como «El legendario cantautor 

dominicano Juan Luis Guerra sorprendió a sus seguidores al anunciar un featuring con el 

icónico músico británico Sting», «El maestro Juan Luis Guerra sorprendió con el 

lanzamiento de “Estrellitas y Duendes” feat. Sting, una nueva versión del clásico que une 

dos voces icónicas de la música mundial» o «‘Estrellitas y duendes’ en un feat de Juan 

Luis Guerra y el británico Sting». 

Para indicar que dos o más artistas colaboran entre sí, en español es posible sustituir el 

anglicismo featuring y su abreviatura feat. por el término colaboración, así como por 

las expresiones en colaboración, con la colaboración de, con la participación de, o, en 

ocasiones, usar simplemente con. 

Se recuerda, además, que los títulos de canciones se escriben con mayúscula 

inicial solo en la primera palabra (y en los nombres propios, si el título incluye alguno) 

y de preferencia en cursivas: «Juan Luis Guerra y Sting lanzan Estrellitas y duendes: un 

diálogo entre dos leyendas». 

Teniendo esto en cuenta, en los ejemplos anteriores lo más recomendable habría sido 

sustituir el anglicismo de esta manera: «El legendario cantautor dominicano Juan Luis 

https://www.rae.es/ortograf%C3%ADa/lugares?resaltar=avenida#IV.4.2.4.6:~:text=4.2.4.6.14%20V%C3%ADas%20de%20comunicaci%C3%B3n
https://dle.rae.es/puente?m=form#:~:text=ganado%20suelto.-,puente%20colgante,-m.%20puente
https://fundeu.do/fortaleza-ozama-no-de-ozama-ni-de-osama/
https://www.rae.es/ortograf%C3%ADa/denominaciones-relacionadas-con-la-actividad-intelectual-o-cultural-del-hombre?resaltar=canciones#IV.4.2.4.8:~:text=solo%20se%20escribe%20con%20may%C3%BAscula%20inicial%20la%20primera%20palabra%2C%20adem%C3%A1s%20de%20aquellas%20otras%20cuya%20naturaleza%20as%C3%AD%20lo%20exija.
https://www.rae.es/ortograf%C3%ADa/denominaciones-relacionadas-con-la-actividad-intelectual-o-cultural-del-hombre?resaltar=canciones#IV.4.2.4.8:~:text=solo%20se%20escribe%20con%20may%C3%BAscula%20inicial%20la%20primera%20palabra%2C%20adem%C3%A1s%20de%20aquellas%20otras%20cuya%20naturaleza%20as%C3%AD%20lo%20exija.


 

86 

Guerra sorprendió a sus seguidores al anunciar una colaboración con el icónico músico 

británico Sting», «El maestro Juan Luis Guerra sorprendió a sus seguidores con el 

lanzamiento de Estrellitas y duendes con Sting, una nueva versión del clásico que une 

dos voces icónicas de la música mundial» y «Estrellitas y duendes en una colaboración 

entre Juan Luis Guerra y el británico Sting». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

87 

 CARTAS DE LOS ACADÉMICOS Y AMIGOS 

 

 

DE JOSÉ NICAS MONTOTO A BRUNO ROSARIO CANDELIER, 21 DE OCTUBRE 

DE 2025 <nicas.jose@gmail.com> escribió: 

 

Querido Maestro y amigo: 

         Todavía bajo el efecto de la alegría por el magnífico regalo que me habéis hecho. 

Afortunadamente, tengo dos ojos, uno para llorar de alegría y otro para llorar de 

agradecimiento. 

            Ya he preparado las lecturas que me has encomendado. He procurado que sean 

intensas, pero no demasiado largas. 

             Me gustaría saber si ya has programado la fecha de entrega del nombramiento, 

y si pueden asistir familiares o amigos, incluso algún concejal me ha trasmitido que le 

gustaría asistir, si ese día se lo permiten sus obligaciones. 

             Reiterándote mi afecto y agradecimiento, te envío un fuerte abrazo, 

 

          José Nicas Montoto 
 

DE BRUNO ROSARIO CANDELIER A JOSÉ NICAS MONTOTO, 21 DE OCTUBRE 

DE 2025 <ateneoinsular@hotmail.com> 

Re: Interesando información. 

 

Mi querido y admirado poeta y amigo: 

Estimo que el miércoles 5 de noviembre es un día apropiado para realizar la actividad 

pública en Madrid. Esta semana le haré esa propuesta al grupo interiorista de la capital 

española. En ese acto te entregaré a ti y a Rafael Rodríguez-Ponga el diploma 

acreditativo. Pueden asistir familiares y amigos. 

 Te reitero mi admiración y gratitud. Seguimos en contacto. 

 Bendiciones del Altísimo. 

Bruno 

 

DE BRUNO ROSARIO CANDELIER A INTERIORISTAS ESPAÑOLES, 27 DE 

OCTUBRE DE 2025 <ateneoinsular@hotmail.com> 

Para: Rafael Rodríguez-Ponga Salamanca 

<rrpongas@hotmail.com>; josefelix.olalla.m@gmail.com; Asun Olalla 

<asunolalla24@gmail.com> 

Asunto: Información 

  

  El jueves 6 de noviembre, Dios mediante, vamos a reunirnos en Madrid con los 

interioristas españoles en el salón de actos ubicado en la calle Ayala 33, primer piso, salón 

3. Espero que puedas acompañarnos.  

  

   En ese acto te entregaré a José Nicas, María del Carmen Soler y Rafael Rodríguez-

Ponga el diploma acreditativo de miembro correspondiente de la Academia Dominicana 

de la Lengua. Pueden asistir familiares y amigos. 

  Te reitero mi admiración y gratitud. Seguimos en contacto. 

  Bendiciones del Altísimo. 

Bruno 

 

mailto:rrpongas@hotmail.com
mailto:josefelix.olalla.m@gmail.com
mailto:asunolalla24@gmail.com


 

88 

 

DE RAFAEL RODRÍGUEZ-PONGA SALAMANCA, 27 DE OCTUBRE DE 2025 

<rrpongas@hotmail.com> 

Para: ateneo insular <ateneoinsular@hotmail.com>; josefelix.olalla.m@gmail.com; 

Asun Olalla <asunolalla24@gmail.com> 

RE: Información 

  

Muchas gracias, querido don Bruno. 

Será un alto honor recibir, el 6 de noviembre a las 18 h, Dios mediante, el título de 

miembro correspondiente de la Academia Dominicana de la Lengua. 

Muy agradecido, de corazón. 

Te manda un fuerte abrazo, 

Rafael 

 

DE RAFAEL RODRÍGUEZ-PONGA SALAMANCA A BRUNO ROSARIO 

CANDELIER, 28 DE OCTUBRE DE 2025 <rrpongas@hotmail.com> 

RE: información 

 

Querido don Bruno: 

 

Tengo el gusto de enviarle el trabajo que he escrito, a petición suya, para la Academia 

Dominicana de la Lengua, con motivo de mi nombramiento como miembro 

correspondiente. 

El trabajo se titula “La metáfora del mar y la muerte en la poesía española actual”. Es un 

estudio sobre la metáfora que tiene su origen en Jorge Manrique y que perdura entre los 

poetas del siglo XXI. 

Aunque está centrado en la poesía española, hago algunas referencias a la República 

Dominicana y al interiorismo. 

Confío en que le resulte adecuado. 

Dios mediante, nos veremos en Madrid el 6 de noviembre, a las 6 de la tarde. ¿Habrá 

alguna invitación electrónica que pueda enviar a parientes y amigos, para el acto de ese 

día? 

Supongo que está previsto que digamos unas palabras. 

Con mi reiterado agradecimiento, 

un fuerte abrazo, 

Rafael 

  

 

DE PREMIOS LIBRO MINISTERIO DE CULTURA ESPAÑA A BRUNO ROSARIO 

CANDELIER, 29 DE OCTUBRE DE 2025 <premios.libro@cultura.gob.es> 

Asunto: Listado sencillo candidaturas Premio Cervantes 2025 / Recordatorio asistencia 

reunión jurado (3 noviembre) 

 

Buenos días: 

  

Remitimos el listado con los nombres de las autoras y autores candidatos al Premio 

Cervantes 2025. Sentimos no haber podido enviárselo antes, pero ha sido imposible ya 

que ayer se celebró la reunión del jurado del Premio Nacional de las Letras Españolas 

2025 y dicho jurado también propone candidaturas al Premio Cervantes. Entre esta tarde 

y mañana mandaremos el dosier de las propuestas para que tenga toda la información, así 

mailto:premios.libro@cultura.gob.es


 

89 

como las motivaciones y el material complementario que nos han hecho llegar los 

proponentes y que pueda valorar las candidaturas antes de la reunión. 

  

Aprovechamos para recordarle que la reunión para el fallo del Premio Cervantes 2025 se 

celebrará el lunes 3 de noviembre a las 16:00 horas (hora peninsular española) en 

la Sala Velázquez del Ministerio de Cultura (Plaza del Rey, 1, Madrid). Sugerimos 

que acuda unos minutos antes de la hora señalada ya que tendrá que pasar el control de 

Seguridad del Ministerio, donde le solicitarán el DNI o pasaporte para poder acceder al 

edificio. 

  

Si tiene cualquier problema el día de la reunión, puede contactar con Isabel Trinidad, 

consejera técnica de la Subdirección General de Promoción del Libro, la Lectura y las 

Letras Españolas. Su número de teléfono es: 

(+34) 607860757. 

 

Agradeciendo su valiosa colaboración, le enviamos un cordial saludo. 

Servicio de Promoción de las Letras Españolas 

Subdirección General de Promoción del Libro, la Lectura y las Letras Españolas 

Dirección General del Libro, del Cómic y de la Lectura 

Ministerio de Cultura 

C/ Santiago Rusiñol, 8 

28040 Madrid 

91 536 88 91/ 23 / 93  

https://www.cultura.gob.es/ 

 

<Premio Cervantes 2025 CANDIDATURAS sencillo.pdf> 

 

DE BRUNO ROSARIO CANDELIER A PREMIOS LIBRO MINISTERIO DE 

CULTURA ESPAÑA, 31 DE OCTUBRE DE  2025  <ateneoinsular@hotmail.com> 

Asunto: Re: Listado sencillo candidaturas Premio Cervantes 2025 / Recordatorio 

asistencia reunión jurado (3 noviembre) 

 

Gracias.  

 

 

DE VIANIBEL VALERIO A BRUNO ROSARIO CANDELIER, 31 DE OCTUBRE 

DE 2025 <vianibel04@gmail.com> 

 

Estimado don Bruno Rosario Candelier: 

   Reciba un cordial saludo. Me permito remitirle el informe correspondiente al mes de 

octubre, en el cual presento una entrevista a Miguelina Medina, un análisis del libro de 

cuento "Diamantes verdes", de Sandra Tavárez y un modesto cuento de mi autoría. 

   Quedo atenta a sus observaciones y comentarios, siempre agradecida por su guía y 

orientación. 

Con estima y respeto 

Vianibel Valerio 

 

 

 

https://urldefense.com/v3/__https:/secure-web.cisco.com/1W55AlbkKee1D4fbIQ41VH6KMfGqApi7e4XickenwcPKjWZFA9SkYC8K-EgXzr5muzLK2JWb9VQvr4wy8iLu1y8OXwmv4aklT4a3rxzwa57NhHwsi0bqWBc_gfe8XYwUFTpQGsaKUDSkSxcxpBp7pWDQj1haH3KAi-FsbxoSirCIcdMJ7W7GFXLFccw2qjqIYuy3kRwnzmBg0NiN6Ha8mgw/https*3A*2F*2Fwww.cultura.gob.es*2F__;JSUlJQ!!D9dNQwwGXtA!TJeoC-iwQexm5uMiUkRoqwCf51WeLx9eL__adyyuAfzSMckDb5c_XzRty5-T8BDKjJJ88vdgYmgHYTdoTQ5_gyGa8Zd0Nw$
mailto:vianibel04@gmail.com


 

90 

  

DE ADOLFO CASTAÑÓN, 1 DE NOVIEMBRE DE 2025 

<avecesprosa@yahoo.com.mx> 

Re: Boletín digital de la Academia Dominicana de la Lengua 

 

Gracias   

Al Director de la Academia Dominicana de la Lengua, 

Don Bruno Rosario Chandelier 

Acuso recibo. 

Hago ver que en este envío hay una contribución sobre Don Max Henríquez Ureña, 

académico correspondiente de nuestra Corporación. Saludos cordiales. 

Adolfo Castañón. 

 

 

JULIO CÉSAR CASTAÑOS GUZMÁN A BRUNO ROSARIO CANDELIER, 1 DE N

OVIEMBRE DE 2025 <castaguz.julioc@gmail.com> 

 

Santo Domingo, R. D. 

1ero. de diciembre 2025 

 

Señor 

Doctor  

Bruno Rosario Candelier 

Presidente de la Academia Dominicana de la Lengua. 

 

Apreciado don Bruno: 

    Siempre muy agradecido por el envío del Boletín de esa academia. 

    En esta ocasión, deseo comentar sobre la acertada decisión de designar, recientemente, 

como Miembros de Número de esa institución al reputado economista Eduardo García 

Michel y al connotado abogado Carlos Salcedo, escritores ambos, con una trayectoria 

impecable, y por demás, merecedores de tan alta distinción. 

     Reciba mis saludos más cordiales. 

Julio César Castaños Guzmán 

 

DE EMILIO BERNAL LABRADA, 1 DE NOVIEMBRE DE 2025 

<emiliolabrada@msn.com> 

Re: Boletín digital de la Academia Dominicana de la Lengua 

 

Mil gracias por vuestro siempre excelente Boletín Digital, que leemos con mucho gusto 

e interés. 

Cordiales saludos,  

 

Emilio Bernal Labrada 

Numerario y Académico de Honor 

de la Academia Norteamericana de la Lengua Española 

Correspondiente de la Real Academia Española 

Miembro de la Academia de Historia de Cuba (Exilio) 

 



 

91 

DE JORGE COVARRUBIAS, 1 DE NOVIEMBRE DE 2025 

<jicovarrubias@yahoo.com> 

Fw: Boletín digital de la Academia Dominicana de la Lengua 

 

Estimados colegas: 

Muchas gracias por esta nueva y espléndida versión del Boletín digital de la Academia 

hermana. 

Felicitaciones a don Bruno Rosario Candelier por su designación para integrar el jurado 

del Premio Cervantes. 

Tendré el gusto de difundirlo en nuestra Directiva. 

Reciban un saludo cordial de la directora Nuria Morgado y de los colegas de la 

Directiva. 

Con todo aprecio, 

Jorge Ignacio Covarrubias, subdirector de la ANLE 

 

DE BRUNO ROSARIO CANDELIER A GABINETE PRESIDENCIA ASOCIACIÓN 

DE ACADEMIAS, 1 DE NOVIEMBRE DE 2025  <ateneoinsular@hotmail.com> 

  

Señora doña Pilar Llull  

Jefe del Gabinete de la Presidencia  

Real Academia Española  

  

Querida doña Pilar:  

  Me complace reenviarle el informe de tareas de la becaria Vianibel Valerio para su 

información y conocimiento.  

  Reciba, con mi cordial distinción, mi salutación.  

  

Bruno Rosario Candelier  

Director  

Academia Dominicana de la Lengua  

 

DE PILAR LLULL A BRUNO ROSARIO CANDELIER, 1 DE NOVIEMBRE DE 2025 

 <pllull@rae.es> 

Para: ateneo insular <ateneoinsular@hotmail.com>, Gabinete Presidencia Asociación 

de Academias <asalepresidencia@rae.es> 

 

Sr. D. Bruno Rosario Candelier 

Director 

Academia Dominicana de la Lengua 

  

Muy querido don Bruno: 

Acuso recibo del nuevo informe de actividades de la becaria Viniabel Valerio durante el 

período de sus prácticas formativas en la Academia Dominicana de la Lengua, que 

incorporamos a su expediente a los oportunos efectos académicos y administrativos. 

Muchas gracias por su atención y seguimiento. 

Un saludo muy afectuoso. 

  

Pilar Llull 

Jefe del Gabinete del Presidente 

Asociación de Academias de la Lengua Española 



 

92 

 

ALEXANDER ZOSA-CANO A BRUNO ROSARIO CANDELIER, 2 DE NOVIEMB

RE DE 2025 <alexzosa@hotmail.com> 

Agradecimiento y solicitud de reunión 

Estimado don Bruno Rosario Candelier, 

Director de la Academia Dominicana de la Lengua 

Reciba un cordial saludo. 

Por este medio deseo expresarle mi agradecimiento por el envío del boletín y, en especial, 

por haber publicado mi artículo sobre el poeta Wilfredo Espinosa. 

Asimismo, le informo que don Aldo Antonio Guerra Duarte estará en la capital de la 

República Dominicana en los próximos días. Él lleva consigo un ejemplar del libro Los 

ritos a la hora de la muerte, de su autoría y editado por mi persona, con el propósito de 

entregárselo personalmente. A él le di la dirección y número de teléfono de su oficina de 

la Academia. 

Si fuera posible, le agradecería mucho que pudieran concertar una breve reunión durante 

el transcurso de esta semana. Don Aldo es mi mecenas y ha auspiciado varias de mis 

publicaciones; actualmente, es la persona que coordina el financiamiento para la 

publicación del libro impreso Nicaragua en la pedagogía. Pablo Hurtado, educador 

entre dos siglos: discursos, cartas y otros escritos (1879-1934), quien fue uno de los 

primeros académicos en ingresar a la Academia Nicaragüense de la Lengua. En cuanto 

tenga el borrador del libro listo, se lo haré llegar con mucho gusto, para que pueda conocer 

esta nueva faceta de tan distinguido educador nicaragüense, y si fuese posible le 

agradecería un comentario para la contraportada. Viniendo de un académico del siglo 

XXI para un académico del siglo XIX. ¡Fantástico!  

Estoy seguro de que este encuentro será de gran provecho.  

Con gratitud y estima, 

Alexander Zosa-Cano 

Fondo de Ediciones Espiral 

Juigalpa, Chontales, Nicaragua 

 

JOSÉ ANTONIO PASCUAL A BRUNO ROSARIO CANDELIER, 3 DE NOVIEMBR

E DE 2025 <joseapascual@yahoo.es> 

Re: Boletín digital de la Academia Dominicana de la Lengua 

 

Querido Bruno: 

Una vez más el boletín es un testigo muy fiable de muchas cosas de nuestras academias 

que me interesan. Pienso, por ejemplo en la transcripción tan precia y completa del acto 

de presentación del Diccionario Histórico en Arequipa. 

Recibe un fuerte abrazo, 

JA 

 

DE JOSEFF PÉREZ, 3 DE NOVIEMBRE DE 2025 

<perezestefan@claro.net.do> 

 

Un millón de gracias por el envío del último boletín tan ponderado por mi persona. 



 

93 

Saludos fraternales a nuestro presidente Dr. Bruno Rosario, vida, salud y fe para él y 

para su familia. Bendiciones de los Alto,  

Reynolds J. Pérez Stefan.  

 

 

DE BRUNO ROSARIO CANDELIER A LA ACADEMIA MEXICANA DE LA 

LENGUA, 5 DE NOVIEMBRE DE 2025 <acadom2003@hotmail.com> 

Asunto: Enhorabuena 

 

Mi felicitación a don Gonzalo Celorio por el merecido galardón del Premio Cervantes 

en su calidad de novelista de la lengua española a la luz del alma mexicana. 

Bruno Rosario Candelier 

Director 

Academia Dominicana de la Lengua 

 

 

DE ACADEMIA MEXICANA DE LA LENGUA A BRUNO ROSARIO CANDELIER, 

5 DE NOVIEMBRE DE 2025 <academia@academia.org.mx> 

Para: Academia Dominicana de la Lengua <acadom2003@hotmail.com> 

Re: Enhorabuena 

 

D. Bruno Rosario Candelier 

Director 

Academia Dominicana de la Lengua 

  

Distinguido señor director: 

  

Le agradecemos la afectuosa felicitación que dirige usted al director de la Academia 

Mexicana de la Lengua, don Gonzalo Celorio. Le informamos que ya se reenvió a las 

direcciones electrónicas personales de don Gonzalo, además de que de ella se dará cuenta 

en el próximo pleno de la AML. 

  

Cordialmente, 

  

Gloria C. Gopar Sumano 

Gabinete de la dirección 

Academia Mexicana de la Lengua 

 

DE GABINETE PRESIDENCIA ASOCIACIÓN DE ACADEMIAS A MARÍA JOSÉ 

RINCÓN, 7 DE NOVIEMBRE de 2025 <asalepresidencia@rae.es> 

Para: maria.rincon@academia.org.do 

Cc: acadom2003@hotmail.com, ateneoinsular@hotmail.com 

Asunto: Borrador Acuerdos reunión plenaria ASALE_13 de octubre 

 
Sra. D.ª María José Rincón 

Academia Dominicana de la Lengua 

  

Estimada doña María José: 

  

mailto:acadom2003@hotmail.com
mailto:acadom2003@hotmail.com
mailto:ateneoinsular@hotmail.com


 

94 

Me complace remitirle una carta del director de la Real Academia Española y presidente 

de la Asociación de Academias de la Lengua Española, don Santiago Muñoz Machado, 

sobre el asunto de referencia, y el documento mencionado en ella. 

  

Un saludo afectuoso. 

  

Pilar Llull 

Jefe del Gabinete del Presidente 

Asociación de Academias de la Lengua Español 
  

 

 



 

95 

 

 

 

 



 

96 

 

 

 



 

97 

 

 

 

 



 

98 

 

 

 



 

99 

 

 

 



 

100 

 

 

 



 

101 

 

 

 



 

102 

 

 

 



 

103 

 

 

 

 



 

104 

 

 

 



 

105 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

106 

 

 

 

 

  

 



 

107 

 

 

 



 

108 

 

 

 

 



 

109 

 

 

 

 



 

110 

 

 



 

111 

 

 

 

 

 



 

112 

 

 

  

DE LUCE LÓPEZ-BARALT, 8 DE NOVIEMBRE DE 2025 

<lucelopezbaralt@gmail.com> 

Re: Boletín digital de la Academia Dominicana de la Lengua 

 

Muchísimas gracias a la Academia y al Dr. Bruno Rosario Candelier por su puntual 

envío. 

Un saludo cariñoso a todos los compañeros académicos.  



 

113 

 

 


	Bibliografía
	LA APÓSTOL DE LA LECTURA
	TEMAS IDOMÁTICOS
	Más sabores de Arequipa
	Lexicógrafos por un día
	Palabras que ruedan y migran
	El latido de los libros
	Diferencias: rosar, rociar, rozar, sonrosar y sonrojar
	La novela histórica no soporta ficción
	Una novela tiene que ser, ante todo, eso, una novela sin importar el tema. Podría ser de asunto rural, policíaco, sicológico, deportivo, amoroso, erótico.

	Respuesta de Plinio Chaín sobre la novela histórica
	Criptolavado, no cripto-lavado
	Esnórquel, adaptación al español de snorkel
	Portaaviones, pero también portaviones
	Alegado no es presunto
	Programa de telerrealidad, alternativa a reality show
	De índole monetaria, no de índole monetario
	Estados Unidos o los Estados Unidos, ambas formas válidas
	Pecar de algo, no pescar de
	Narcolancha, no narco-lancha ni narco lancha
	Apagón, mejor que blackout
	Memoria de gestión, mejor que memorias de gestión
	Puente Juan Carlos I, con puente en minúscula
	Colaboración, alternativa a featuring

